
 

 

 

5 

DOR: 20.1001.1.20089589.1404.16.1.5.9 

 

   های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه

 شناسی فرکیدس()مطالعه موردی: موقعیت کیهان

   زهرا زارع 

 چکیده
از    یکی  در مقامـ  یروسیس  دسیفرک  گاه یجا  نییرو، با هدف تب  شیپژوهش پ

پیشاسقراطی، به بررسی عمیق  سنت فلسفی   در  ـثاغورسیآموزگاران اثرگذار بر ف
های وی با تعالیم زروانی میپردازد. این نوشتار با  پیوندهای ماهوی میان اندیشه

از روش توصیفیبهره  به مطالعات کتابخانهـگیری  اتکا  و  ی گسترده،  یتحلیلی 
  ة استناد به قرائن تاریخی معتبر، به مقایس  و  همراه با تحلیلهای تطبیقی مستند

مؤلفه  اندیشدقیق  بنیادین  کیهانـفرکیدسی    ةهای  با  شامل  الهی  شناخت 
ساختار کیهانی، و    همحوریت نقش کرونوس )زمان(، مفهوم هپتامیخوس بمثاب

روح   ۀ آموز اشراقی    ـجاودانگی  خوانش  پرتو  در  بویژه  زروانی،  توحید  مبانی  با 
که فرکیدس،    حاکی از آنستهای تحقیق  یافته  .پرداخته استحکمت سهروردی  

شناختی منسجمی را سقراطی که نظام کیهاندر مقام نخستین فیلسوف پیش
بویژه باورهای زروانی    ،بندی نمود، عمیقاً متأثر از جریانهای فکری شرقی صورت

فیثاغوریان منتقل   از طریق وی به حکمت  تأثیرپذیری ژرف،  این  بوده است. 
آفرینی  ر فلسفی یونان نقش شده و در شکلگیری بنیادهای فکری مکاتب متأخ

ناصواب پیشین در این حوزه   ءاین نوشتار، با نقد و تصحیح برخی آرا  کرده است.

 
 شناسی، پژوهشگاه میراث فرهنگی و گردشگری، تهران، ایران؛استادیار پژوهشکده مردم  z.zare@richt.ir 

  

http://hop.mullasadra.org/Article/37394
http://hop.mullasadra.org/Article/51621
http://hop.mullasadra.org/Article/45116
http://hop.mullasadra.org/Article/45116
mailto:z.zare@richt.ir


 

 

6 

و نیز بررسی محتوایی دقیق آراء بازمانده   ، و با ارجاع مستقیم به مستندات تاریخی
او را بمثاب زیادی مغفول، در    کلیدی و تا حد  ةواسط  ةحلقه یک  از فرکیدس، 

ب مفاهیم  میکند.  انتقال  معرفی  فیثاغوری  حکمت  به  زروانی  توحید  از  نیادین 
بدینسان، این پژوهش میکوشد از رهگذر کشف این ارتباط دیرینه، سهمی در  

ادبیات حوزۀ سهروردی ارتباط غنابخشی به  تبیین هرچه شفافتر  پژوهی و نیز 
ایفا    ،وثیق و تاریخی میان حکمت خسروانی ایران باستان و حکمت فیثاغوری

 اید.نم

ف  :دواژگانیکل اشراق،  ،یثاغوریحکمت    دس، یفرک  ،یزروان  نییآ  حکمت 

 . خوسیهپتام

 *  *  * 

 مقدمه

الدین سهروردی و حکمت اشراق وی را با پرده برداشتنش از دو پروژۀ  شیخ شهاب 

میان حکمت ذوقی  میشناسیم: نخست، جمع  و بحثی   جمع  )برهانی(؛ دوم،    )شهودی( 

و    )خمیرۀ خسروانی(   جانب شرقی   ، او یا بتعبیر خود    ، یونان جمع میان حکمت ایران و  

فیثاغوری(   غربی حکمت جانب   ثقل )خمیرۀ  نقطة  اسلام.  زمینة  و  بوم  در  آنهم  این   ، 

اشراقیان   الجمع جمع  ازلی » را    نزد  مقدّسة  که   « خمیرۀ  دانست  تمامی    باید  سرچشمة 

پیوندی نامرئی و  ة  ت حکمت بابل و مصر و هند و ایران و یونان را با رش حکمتهاست و  

و اختلاف    جدال و هر گونه    های درختی تنومند بهم پیوند داده همچون شاخه   ، ناگسستنی 

ه است. این درخت تنومند  داد دست  ب   بدیع را از میان حکما برداشته و تعادل و توازنی  

ریش  که  ازلی » در    ه حکمت  مقدّسة  عالم    « خمیرۀ  غربی  و  شرقی  جانب  دو  در  دارد، 

را وارث    ، اشراق شیخ   و   رده گستری ک شاخه  را وقف    آن خود    طرح میداند و حیات خود 

گستری  . وی در تبارنامة اشراقیان و در تبیین شاخه ه است این خمیره کرد   ی عظیم احیا 

  توصیف   در و  حکمت ازلی، از حکمای دو جانب شرقی و غربی حکمت یاد کرده    شجرۀ 

از هرمس  مطارحات اشراقی در کتاب  تبارنامة  این   الحکما در صدر جانب غربی    والد ، 



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

7 

شاگرد هرمس    ، که بگواهی منابع تاریخی   نام برده از اسقلبیوس    ، و پس از آن حکمت  

از فیثاغورس و انباذقلس و افلاطون بعنوان حکمای متأله جانب   او، بوده است و پس از 

   (. 503/  1:  1380یاد کرده است )سهروردی،  غربی حکمت  

و   ـبیش از دیگران  بسی  ی سهروردی به فیثاغورس  ، شیفتگ حکما اما در میان این  

افلاطون  آنکه    ، بوده    ـحتی  با  او وام میگیرد و  نام  از  را  آنجاکه خمیرۀ جانب غربی  تا 

عظیم  » را   او ،  تلویحات و در کتاب    دارد   قدری عظیم و شأنی بس وال وی  افلاطون نزد  

میخواند    « حکمة و رئیسها امام ال »   ، الاشراق   ة حکم و در    «، افلاطون اللهی » و   ه« الحکم 

  (، 10/  2 : ؛ همان 112،  111،  74  )همان:   و او را متوغل در حکمت بحثی و ذوقی میداند 

امروزه    . مینامد   « خمیرۀ فیثاغوری » که    ، جانب غربی حکمت را نه خمیرۀ افلاطونی   اما 

دیگر حکمای تبارنامة اشراقیان از تعالیم  و  تأثیرپذیری فراوان افلاطون و امپدوکلس،  

ف   ، فیثاغوری  و  است  مبرهن  و  مسلّم  امری  محققان  و   ثاغورس ی بر  آراء  منظر    ی و  از 

بمثاب خ ی ش  م   ة سرحلق   ه اشراق،  فلسف   یی اسطوره سنت    ان ی اتصال  غرب   ی و  جانب    ی در 

 . است نظر بوده  مطمح حکمت  

این نکته   و یونان، است که سهروردی    نیز ضروریذکر  ایران  در عین جمع حکمت 

تعالیم مغانی در آثار وی احیای  های فراوان  داشته و از نمونهمد نظر  احیای حکمت فرس را  

 که:  استبیان کرده آشکارا  کلمة التصوّف در رسالة  ،که بگذریم

باستان ایران  بودن  ،در  به حق  قائل  بودند که  فاضلى  امتی  اینان حکماى  د. 

آنان    ةنوری  ةبودند که نباید آنان را با مجوسان اشتباه کرد. من حکمت شریف

 حکمة الاشراق در کتاب  ،  را که ذوق افلاطونى و اسلاف او نیز بر آن گواه است

واهزنده کرد از من   م  پیش  است  به چنین کاری   ،هیچکس  نکرده    مبادرت 

 (.128 /4 :همان)

پژوهش حول این محور میگردد که چه نسبتی میان حکمت  این از اینرو، مسئلة اصلی 

نوریة شریفة ایرانی با اسلاف افلاطون برقرار است و برای فهم دقیقتر این امر، در نوشتار 

های تاریخی و ماهوی این  حاضر بر تعالیم فیثاغوری و بطور خاص، بر خاستگاه و ریشه 

 ایم. تعالیم متمرکز شده 



 

 

8 

 بیان مسئله 

فلسفاگرچه   دور  بویژه باستان،    ونانی  یسنت  توجه   ،یشاسقراطی پ  ۀ در  مورد  همواره 

تأث  گاه یگسترده، جا  قاتیتحق  اما برغم   ،پژوهشگران بوده  و    یشرق  یمتقابل حکمتها  ریو 

فرک  ییتهایدرمورد شخص  ژه یبو  ها،شهیاند  نیا  یریدر شکلگ  یغرب  ، یروسیس   دسیمانند 

از مطالعات،   یاریو مستندتر است. بس  قتر یعم  یینهاییتب  ازمندیهمچنان ن  ثاغورس، یآموزگار ف

  ق یدق  یاز بررس  ،یشناختروش  یهایریسوگی یا  ونانی  یهاتمرکز صرف بر خاستگاه  لیبدل

و برخی با تصورات   اندده یغفلت ورز  ،یزروان  نییآ  ژه یوب  ،یشرق  میبا تعال  یاحتمال  یوندهایپ

را بعید   ی زروانمبانی توحید  از    دسیفرک   یریرپذیامکان تأث  نادرست از طریقة عرفای زروانی،

 د یتوح  انیم  یواسط  ةحلق، بمنزلة  دسیشده نقش فرک  سبب  یپژوهش   خلأ  نیااند.  شمرده 

 ی، در لبلای سطور تاریخی پنهان بماند. ثاغوریو حکمت ف یزروان

 خوسیمفهوم هپتام  ژه ی)بو  دسیفرک  شناختهان یان کیم  قی عم  یوندهایبطور خاص، پ

  یقیتطب  لیکمتر مورد تحل  ،یزروان دیتوح  ی( و مباننیآغاز  اصل ازلی  هزمان بمثاب  گاه یو جا

جانب شرقی  حکمت  وندیکه خود بر پ ،ی. حکمت اشراق سهروردستا  و مستند قرار گرفته

 دست قرابتهای فکری و فلسفینیفهم ا  یارزشمند برا  یچارچوب  تواندیدارد، م  دیتأک  و غربی

ایم.  دلیل، در پژوهش حاضر از نظرگاه اشراقیان به این مقولت نگریستهو بهمین  فراهم آورد

نه  نیا  ةمسئل  ن،یبنابر تبپژوهش  ارائ  ،یدانش  خلأ  نیا  نییتنها  و    یقیتطب  یلیتحل  ةبلکه 

 ة شیاند  ی هامؤلفه  نیب  یقرائن معنادار  توانیم  ایاست که آ  هیفرض  نیا  یبررس  یمستند برا

  رد یگینوآورانه بهره م  یحاضر از منظر  نوشتارراستا،    نیدر ا   افت؟ی  یزروان  یو مبان  یدسیفرک

آ سهرورد  ن،و  اشراق  حکمت  از  چارچوب  یاستفاده  ا  یبرا  ینظر  یبعنوان  بهتر    نی فهم 

 ست. لهایتحل یسازی و غن یفرامتن یوندهایپ

 تحقیق پیشینۀ 

افلاطون،  و  انباذقلس  یعنی  اتباعش،  و  فیثاغورس  آراء  بر  مغانی  تعالیم  آشکار  تأثیر 

مورخان باستانی یونان و اندیشمندان شرقی و غربی بر آن بسیاری از  موضوعی است که  

مارتین لیچفیلد    .میکنیم  بسنده تنها به چند نمونه  ما  در این مجال اندک    .اندصحه نهاده 

، آنتوان هرمان  (West, 1971)  فلسفۀ یونانی متقدّم و مشرق زمیندر پژوهشی با عنوان    وِست



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

9 

افلاطون»  ة مقالدر    ( 1980)  کروست بر  ارسطو و بطور کلی فلسفة  تأثیر تعالیم زرتشتی   ،

یونانی متقدّم و  فلسفۀ    کتابدر    (1393)  ، مارینا نیکولیونا وُلف(Chroust, 1980یونان« )
و زوایای گوناگون   اندگفته، و بسیاری محققان دیگر، درباب این پیوندها سخن  ایران باستان

گذرانده  نظر  از  را  آن  سیاسی  و  فرهنگی  و  م  .اندتاریخی  ن  انیدر  مسلمان   زیمورخان 

 الانباء ونیعو    ، (34  : 1371)ی  قفط  ءالحکماخ یتار   ، (82  :1405)  جلجلابن  الاطباءطبقات

  ونان یکه از تصرف ممالک روم و    هستند  یمنابع  در زمرۀ (  124  /1  :1349)  بعهیاصیابابن

و تأثرات    ریأثت  ندایشواهد بر مناسبات و فر  نیاند و او دولت پارس خبر داده   انیرانیدر دست ا

   .گذاردیدو فرهنگ صحه م نیا انیم

مرتبط با مفهوم »زروان« و   یپژوهشها ةنیشیپ ی مطالعه و بررسگذشته از این مباحث، 

  ن یتریادیاز بن  ی کیمفهوم بعنوان    نیکه ا  دهدینشان م  ی گوناگون،فکر  یآن در سنتها  یتجل

باستان  میمفاه توجه محققان حوز  ران،یا  ی در حکمت  باستان،    ران یا   انیاد  ۀ همواره مورد 

را    نهیزم  نیدر ا  قیتحق  ةنیشیگرفته است. پ  رقرا  یفارس  اتیو ادب  یقیفلسفه، عرفان تطب

 نمود: یبنددسته  ی در چند محور اصل توانیم

ی:  شناس رانیو مطالعات ا  یمربوط به زروان در متون باستان  یپژوهشها

  ةمطالعبه    سیبو   یرابرت چارلز زنر و مر  نگ،یهمچون والتر برونو هن  یبزرگ  شناسانران یا

اند. پرداخته  یونانیمنابع    زیو ن  ی، متون پهلواوستا  ازجمله  ی رانیزروان در متون کهن ا  گاه یجا

تار  ن یا استناد به شواهد  با  برخ  ،یخیمحققان  را  ی،  زرتشت  نییآ  یها از شاخه  ی در  زروان 

 ة ( در مقال1400)  وانپوریمرجان ک  ن،ی . همچنانددانستهزمان«    یازل   اصل»  ایزمان«    ی»خدا

اسطور  ی»نگاه و  فلسفه  بررس  ۀ به  و  متن    یزروان  شناختهان یک  یزروان  سه  اساس  بر 

 زادسپرم  یهاده یگز ،  بندهشبر اساس متون    یزروان  یشناسهانی ک  قیدق  لیبه تحل  «یپهلو

 است.  نموده  بررسیرا  ش یک نی ا یپرداخته و ابعاد فلسف خرد ینو یمو 

  ی: زروان   ی ها از آموزه   ی اسلام   ۀ عرفان و فلسف   ی ر ی رپذ ی تأث   ۀ در حوز   قات ی تحق 

  ن ینصر و غلامحس  نیحس  دیکربن، س  یازجمله هانر  ،یو خارج  یاز پژوهشگران داخل  برخی

  ران یا  ی باستان  میاز مفاه  یحکمت اشراق و عرفان اسلام  یری رپذیبه تأث  ،ینانید  یمیابراه

زروان اشاره کرده  اازجمله   ةل( در مقا1392)ی  رستم  یاردستان  درضایراستا، حم  نی اند. در 

بررس ادب  ةمقول  ی »زروان در عرفان:   ة شیاند  یهانشانه  مطالعةبه    انه«یصوف   اتیزمان در 



 

 

10 

مفهوم در عرفان   نیکه چگونه ا  نشان داده متصوفه پرداخته و    یدیدر عبارات کل  یزروان

 است.  افتهیبازتاب  یاسلام

ادب در  زروان  بازتاب  به  مربوط    ی هاشهیاند  بازتابی:  فارس  ات یمطالعات 

  انیمیقرار گرفته است. معصومه کر  پژوهشگران مورد توجه    زین  ی فارس  یدر متون ادب  یزروان

مقال1387) در  فلسف  یها هی»بنما  ة(  و  واکاو  «یفردوس  ۀشاهنامدر    یزروان  ةتفکر   یبه 

 رعباسیو ام  یعنبرگل   دیام  ن،یپرداخته است. علاوه بر ا  شاهنامهدر    یرباوریتقد  یهاجلوه 

 «یرانی مکتوب ا  ةانیعام  یهادر قصه  ی زروان  ی»بازتاب باورها  ةدر مقال(  1399)   فری زیعز

در   ـیو اعداد رمز  ،ینگرمانند سرنوشت محتوم، اسطرلبـ  ی زروان  یهالفهؤم  لیبه تحل

 عامه نفوذ کرده است. اتیباورها تا چه حد در ادب نیاند که ا متون پرداخته و نشان داده  ن یا

( در  1398و همکاران )  انیاسد  م یمر :  مفهوم زمانب  خاص دربا   یپژوهشها

 یباستان  یهاشهیر  ی«، با بررسیکاشان  نیالدّنسبت دهر و زمان در نظرگاه افضلمقالة »

ی اشاره داشته و با اتخاذ رویکردی  زروان   قتیآن با طر  وندیپبه    ه ژی، بوالدینافضل  دگاه ید

 . اندرا تبیین کرده  زمان یو عرفان  یمفهوم فلسف اشراقی،

 ، یشناسران یا  یهازروان در حوزه   یکه به بررس  ادشده یارزشمند    یبا وجود پژوهشها

 یهاب مؤلفهکه بطور خاص به بازتا  یاند، پژوهشپرداخته  یفارس  اتیو ادب  یعرفان اسلام

فلسف  یزروان اند  ژه یبو  ونان،ی   ةدر  بطور    یشاسقراطیپ  یحکما  ةشیدر   دسیفرک  خاصو 

درصدد   ن،یادیبن  ی پژوهش  خلأ  ن یمقاله با تمرکز بر ا   نی نشده است. ا  امبپردازد، انج  یروسیس

 انیم یواسط ةنقش او را بعنوان حلق ،یزروان یو مبان دسیفرک  ءآرا یقیتطب لیاست با تحل

  خ یتار  ۀ دانش در حوز   یدر گسترش مرزها  دیجد  ی کند و گام  نییحکمت شرق و غرب تب

 بردارد.  یقیتطب ةفلسف

 و فرکیدس  فیثاغورس 

شخصیتهای بزرگ تاریخ، در  از  بسیاری    مانند   ، ، حیات و تعلیمات وی فیثاغورس 

پردازیهای فراوان و گاه متناقض، پوشیده و دور از دسترس است  افسانه میان روایات و  

در    باید   بلکه   اندک بودن اطلاعات تاریخی موثق،   تنها بسببنه را    سئله و ریشة این م 

در    جست.   های این حکیم یونانی روحانیت و تأله او و نیز رمزی و اشاری بودن آموزه 



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

11 

  ذوقی   و در زمرۀ حکمای   حکمت   طین اسا   ر صد در    تبارنامة حِکمی اشراقیان، فیثاغورس 

؛ هرچند در جانب غربی حکمت از او یاد میشود )پازوکی و  )شهودی( قرار گرفته است 

میتوان  ردپای    (. 1396زارع،   اولیه  منابع  در  براحتی  را  فیثاغورس  ذوقیِ  این نگرش 

ا  تنه   ، »سخنان حکیم فیثاغورس ساموسی   مینویسد: در اینباره  آمونیوس مجعول    یافت. 

بلکه از معرفتی روحانی نسبت به عوالم    ، نیست   ]حکمت بحثی[   بر مبنای برهان نظری 

برمیخیزد«  مافیها  وPseudo-Ammonius, 1989: p. 14:1)  و  مانند   یونانی  فلاسفة  ( 

که حاصل    بر علقة او به کشف و شهود  ،وسیو شاگرد فرفر   ینوافلاطون  میحکیامبلیخوس،  

کلدانی بود و نیز شیوۀ زاهدانه و پرهیزگارانة زندگیش شاگردی وی نزد حکمای مصری و  

 . (Walbridge, 2000: p. 68) تأکید میورزند

  ی سرّ   م ی کرد و تعال   ی سال در مصر زندگ   22  ثاغورس ی ف   ، ی خ ی تار   ی بر اساس گزارشها 

باطن  وقت   ی کاهنان مصر   ی و  و  فراگرفت  ا   ه، ی کمبوج   ی را  را تصرف    ران، ی پادشاه  مصر 

  ی برده شد و به بابل رفت و در آنجا علوم بابل   رون ی از آنجا ب   ر ی بعنوان اس   ثاغورس ی کرد، ف 

مغان  آموخت ی  و  که  Ibid, pp. 57-58)   را  کرد  فراموش  نباید  مطالعة    کهن منابع  (. 

فرفریوس   آثار   یعنی   ، فیثاغورس  لئرتیوس،  و  ،  دیوگنس  پلوتارک  و  نیز  یامبلیخوس 

متأخر  گورمن   ی پژوهشگران  پیتر  رویکردهای  61 ـ67و    44:  1366)   ازجمله  برغم   ،)

( و بسیاری  147   ـ149  : 1393)   مارینا نیکولیونا ولف   یی که از او سراغ داریم، ضدایرانی 

، ضمن تأکید بر قطعیت سفر فیثاغورس به مصر، بر سفر او به ایران  از مورخان   دیگر 

ی  ی تماس یونانیان با آنها را همچون تجربه نیز صحه گذاشته، سفر به این دو منطقه و  

.  و هرگونه شک و تردید را از خاطر پژوهشگران میزدایند   میدانند روزانه و امری عادی  

یونانیان بسیار تمایل داشتند که نخستین فیلسوفانشان را    میگوید:   در این باب   گاتری 

مت و حکمت مرموز  شاگردان شرقیان بدانند، و این امر دو دلیل داشت: اول، بدلیل قد 

و دوم، برای اینکه در    ، وسیله همواره همسایگان غربی را جذب کرده بود آن، که بدان 

فلسفه    ، رومی زمان آنها، تلفیق بین یونانی و شرقی که در آن  ـمآبی و یونانی دورۀ یونانی 

  میرفت تا در دین و عرفان ناپدید شود، بواقع در دستور روز بود. کلمنت اسکندرانی از 

)مغان( نزد فیثاغورس خبر داده و سیسرون و دیوگنس لئرتیوس    ستایش مجوس پارس 

ایران صحّه گذاشته  به  او  در  بر سفر  فرفریوس  عبارت  این  و  فیثاغورس  اند  زندگینامۀ 



 

 

12 

باب حقیقت  »فیثاغورس بیش از هر چیز در   : ورزی را در اینباره ابطال میکند هرگونه شک 

تشبه به باری است. او از مجوس آموخته بود که جسم خدا،    تعلیم کرد، زیرا این تنها راه 

 [ مجوس  است = که  حقیقت  روحش  و  نور،  شبیه  مینامند،  اهورامزدا  گاتری،  ) «  مغان[ 

 (. 186 ـ189:  1375

که موجبات تأثیر و تأثر    پیوند و مناسبات سیاسی میان ایران و یونانبهر حال، مسئلة  

 انمورخان و محققهمواره مورد تأکید  چشمگیر عناصر این سنتها بر یکدیگر را فراهم آورده،  

روشن بر این    یهای خویش به این ارتباط، گواهاشارات متعدد افلاطون در رساله  .ده استبو

رس اشاره کرده به تأثیرپذیری افلاطون از فیثاغو  نامهکوروشدر    گزنفون؛ چنانکه  مدعاست

است آنچه فیثاغورس از زردشت   معتقدو  ا  . را شاگردان زردشت میخواند  فیلسوف و هر دو  

دارد  از زردشت  بطور غیرمستقیم  و  باواسطه  افلاطون  را  آن  (.  64  :1388گزنفون،  )  دارد، 

و مدارک  تاریخیم  همچنین  موثق  مورخانی  از  یونان،  ستندات  آثار  دیوگنس  جمله  چون 

:  1366  ، )گورمناست  بر سفر فیثاغورس به ایران  گواه    ،ریوس و یامبلیخوسلئرتیوس، فرف

اصیبعه بر ارتباط فیثاغورس  ابی ابن  ، ک و پس از اوفاتِابن در میان منابع اسلامی نیز    .(61ـ67

او نزد زراباط )زاراتاس در   تأکید کرده و بر شاگردی  با بزرگان و رؤسای کلدانی در بابل 

 اند:گواهی داده  (1) ی(گزارش مورخان غرب

یعنی علم    ،های صدیقان بینا کرد و با سماع الکیانزراباط چشم او را با بایسته

او را شنوا نمود. زراباط، اوائل هر چیز را به او تعلیم داد، لذا حکمت    ،طبیعت

فیثاغورس بر سایر حکمتها ترجیح یافت و بوسیلة او راه ارشاد مردم پیدا شد  

و به آن وسیله مردم از راه خطا منصرف گردیدند، زیرا فیثاغورس از هر علمی  

بهره بود،  جا  هر  در  امتی  هر  در  که  شدبمیزانی    : 1387،  فاتک)ابن  مند 

 (.  92 ـ93 /1 :1349؛ اصیبعهابی؛ ابن126 ـ127

تاریخی،   قرائن مستند  این  آموزه با وجود  قرابت  با درک  های بنظر میرسد سهروردی 

 ، این خمیره را بنام وی  ،فیثاغوری با تعالیم شرقی و خسروانی، هوشمندانه و از سر فراست

دیگر حکمای یونان همچون تعلیمات  حال آنکه میدانیم تأثیر    ،نام نهاده   «خمیرۀ فیثاغوری»

 افلاطون بر سهروردی کمتر از فیثاغورس نیست.



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

13 

، تطابق دارد  سنت مغانی  دو نیروی توأمان درکه با ساختار    یثاغوریف  میتعالدیگر  از  

دو اصل متضاد که جهان بوسیلة   ه بمثاب  2( شرّ« )نامحدود»و    1« )خیر(حد»به باور به    توانیم

کرد    آید،می   بوجودآنها   ف.  (111  : 1375،  )گاتریاشاره  منظر    میمفاه  ن ی»ا  ان،یثاغور یاز 

مفاه  توأمان راه  از  نامحدود(  و  تأث  می)محدود  اعداد  بر  حساب  علم  زوج  و  . رگذارندیفرد 

با اعداد فرد مرتبط است. فرد و زوج    «محدود»مطابق است، و  با زوج    یبنوع  «نامحدود»

«  اند بوجود آمده   کیاز عدد    گریو تمام اعداد د  دهندیرا شکل م  «ک»یعدد    ،با هم  بیدر ترک

پ  نیا   اگر(.  57ـ58  :1384،  بی)گاتل مستندات  با  را  شاگرد  یمبن  گفتهشیقرائن   ی بر 

فرک  ثاغورسیف ده  ی،زروان  دسینزد  قرار  هم  کنار  آنهاو    می در  د  نیا  به    وگنس یسخن 

است و    «موناد  ایواحد  »  ،زهایاصل تمام چ  ،انیثاغوریف  أی»بنابر ر  که   مییفزا یرا ب  وسیلئرت

واحد، که علت    یکه بعنوان جوهر ماد  دیآیم  دیپد  ینیدوگان نامتع  ای  یواحد، مثن  نیاز ا 

از اعداد، نقاط؛ از نقاط،   ابند؛یی م   نشئتاعداد    ن،یاز واحد و دوگان نامتع  کند؛یاست، عمل م

اجسام   اشکال صلب،  از  اشکال صلب؛  ساده،  اشکال  از  اشکال ساده؛  از خطوط،  خطوط؛ 

 دیتوح  یتوان تجلمی  آنگاه   ،(352ـ353  :1387،  وسیلئرت  وگنسید« )ندیآیم  دیمحسوس پد

مطلق )ل    با زروانِ   انیثاغوریف  مونادِ  ،آنکه  حیتوض  ادعا نمود.  انیثاغور یرا در آراء ف  یزروان

بد که از    ینویو م  کین  ینویم  یعنی  ،انیزروان  با توأمانِ   ،نینامتع  ( و دوگانِیبشرط مقسم

 . استمطابق  ،اندبرآمده  ییگانه یاصل 

آتش و استفاده از    ت ی (، الوه من ی )اهر   بد   وح ر   ا ی   « مون ی کاکوس دا » سخن گفتن از  

از دیگر مواردی است که قرابت مشی و اندیشة فیثاغورس با    ، مانند شلوار   ی شرق   ة البس 

  ، 3س زوکرات ی ا و از سخن    ( 194و    148،  28:  1366  ، )گورمن سنت مشرقی را نشان میدهد  

اینکه   ۀ سد   ی آتن   خطیب بر  مبنی  میلاد،  از  پیش    ی کس   نخستین   ثاغورث ی ف »   پنجم 

  « نمود   ی را معرف   « گر ی د   ة فلسف »   ، ان ی ونان ی   بتعبیر   ا ی فلسفه    گر ی د   ی ها بود که شاخه 

(، میتوان دریافت که پذیرفتاری وی از حکمت مشرقی نقطة عطفی در تاریخ  63  )همان: 

 فلسفة یونان بشمار میرود. 

 
1. Peras 

2. aperion 

3. Isocrates 



 

 

14 

میکوشد بنحوی روشمند   فلسفۀ یونانی متقدّم و ایران باستانمارینا وُلف که در کتاب  

شب به  بکشد،  بتصویر  را  یونانی  فلاسفة  اندیشة  بر  ایرانی  سنت  عقاید  تأثیر  فراوان  اهت 

فیثاغوریان با باورهای ایرانی اشاره کرده و این قیاس را در سه حوزه دنبال میکند: نخست، 

و    ،شناسی مبتنی بر دوگانة نور و ظلمتجهان  ، باور فیثاغورس به خرد و علم الهی، سپس

. ما  (150ـ151  :1393ولف،  )  نظم خاص عالم است  ء توجه به عدالت که از اجزا  ،سرانجام

پیروانش  در این مجال کوتاه در پی آن نیستیم که به شرح سوانح حیات و آراء فیثاغورس و  

بپردازیم و وجوه گوناگون احتمال تأثیرپذیری وی از حکمت شرقی را بکاویم، بلکه درصددیم 

تأملی در مستندات موجود دال بر شاگردی او نزد فرکیدس زروانی بیفکنیم و بکمک تعالیم 

شراقی، به تبیین مماثلتها میان تعلیمات زروانی و اندیشة این حکمای اشراقی بپردازیم و  ا

 راه را برای مطالعات عمیقتر در شاخة غربی حکمت هموارتر سازیم. 

آنکه   تعلیم   رۀ دربابا  دورۀ  و  تمام فیثاغورس    اساتید  است،  دست  در  اندکی  اطلاعات 

که فیثاغورس در عنفوان جوانی با   ق نظر دارنداتفاهای باستانی در این موضوع  زندگینامه

، تالس  وس یا سیراسیراهل  یعنی فرکیدس    ،اشسه تن از معروفترین فلاسفة ایونی زمانه

 حکمای  ن یاز کهنترکه    دسیبه فرک  و ارادت ویملطی و آناکسیمندر ملطی ارتباط داشته  

از سایرین بوده است.  بیش  رغبت بسیار به حکمت مشرقی داشته است،    و  ی بوده شاسقراطیپ

 ، گورمن ریبتعب

  ی چراکه هر دو   ، فیثاغورس نسبت به فرکیدس وابستگی همیشگی داشت 

و   مدیترانة شرقی  با  عمیقی  پیوند  و  بودند  عرفان  به  متمایل  حکمت  آنها 

داشتند. ترکیب اسطوره و منطق، حکمت الهی و فلسفه را میتوان  مشرقی  

اصلی   تأثیر  کرد.  ملاحظه  فرکیدس  تناسخ  در  درمورد  فیثاغورس  آراء  بر 

ارواح، و اصول یادآوری از زندگی گذشته یا دانشی که از طریق دنیای اعداد  

می  به  بدست  اعتقاد  متضمن  تلویحاً  تناسخ  اندیشة  نهاد.  فرکیدس  را  آید 

جاودانگی روح است، هرچند الزاماً همراه آن نیست و گفته میشود فرکیدس  

ت. فرکیدس همچنین نویسندۀ برجستة آثار  در این اعتقاد شریک بوده اس 

فیثاغورس را تحت تأثیر    ، اساطیری و ایزدشناختی بوده است که بدون شک 

 (. 37ـ40  : 1366،  )گورمن   قرار داد 



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

15 

 یبجز شاگردنام برد که  فاتک  ابن   در میان منابع دورۀ اسلامی میتوان از اثر  نیهمچن

 ز ین  ،یانیسر  میحک  ،سیازجمله قاراقود  ،او  نااستاد  گریاز د(  زاراتاس)  نزد زراباط   ثاغورسیف

 مورد بحث ماست.   ییرایس دسی( که همان فرک129 :1387فاتک، ابنکرده است ) ادی

به حکمت رغبت فراوان داشت    نیز  امپدوکلس ذکر این نکته نیز خالی از لطف نیست که  

که تجسّم  ـ  )موز(   موسا  ة از اله  ش یخو   ة ارانگزیپره  انیامپدوکلس با ب  ی وقت»،  گریاعتقاد  و به

که   اندینما یسرشت خود را م  یهاهی ل  نیتریدرون  کند،یدانش م  ءطلب اعطا  ـحکمت است 

  : 1392یگر،  )«  آن است  یروهایمتقابل ن  ریو تأث  رامونشیعالم پ  سیو تقد  دنیفهم  یایجو

  ثاغورس ی ف  دس،یو فرک  دسیمنیاپ  یمعنو  شاوندیتوجه آنکه، او را خو  انیشا  ةنکت.  (222ـ223

اونوماکر سا  ی مردان  توس، یو  در  روحان  روشنهیکه  دارند،    یشرق  یِحکمت  اند  دانستهقرار 

 یزندگ  ۀ دربار در کتاب    خوسیامبلیبنقل از    نکهیولُف، علاوه بر ا  نایمار  (.22:  1375ی،  )گاتر
 حیتوض  کند،یم  ادی  یثاغوریف  یبعنوان افراد  ییالئا  دسِیاز امپدوکلس و پارمن  ،یثاغورسیف

تار  دهدیم سنت  در  فلسف  ونانی  یفلسفـیخ یکه  باستان،  روم  بنحو  یونانی  ةو    ی متقدّم 

  ة سلسل   ةلیبوس  توانیآن را م  ندگانی و تمام نما  است  افتهی  تکاملبسط و    کپارچهیمنسجم و  

با   ،از انحاء یبنحو لسوفانیف ن یا د،یافزای در ادامه م  ی داد. و وندیپ گر یکدیشاگرد به ـاستاد

  اند بوده   میانتقال دانش سه  نیا  ۀ کریدر پ  یاند و آموزگاران شرقارتباط داشته  یرانیسنت ا

 (.145ـ147 :1393ولف، )

 فرکیدس سیروسی 

اند دانستهدر شمار حکمای سبعة یونانی  که گاه وی را    وسریساهل  ، حکیم  1فرکیدس  از

(Schibli, 1990: p. 1  ،)  در دست داریم.  شرح حال نسبتاً مبسوطی    ،فیلسوفان یونانکتاب  در

او اهل  (.  392:  1385و شاگرد پیتاکوس بوده است )دیوگنس لئرتیوس،    2وی فرزند بابیس 

این    (. Walbridge, 2000: p. 57)  افتیوفات    4بود و در دلوس  3ن یژیدر آ  روسیس  ۀ ریجز

 
1. Pherekydes of Syros 

2. Babys 

3. Aegean 

4. Delos 



 

 

16 

یعنی    ،المپیک  ۀ در چهل و پنجمین دور  سقراطی »بگفتة دیوگنس لئرتیوس حکیم پیش 

 . (39 : 1366، گورمن« )گشود جهان.م دیده به پ 600تا  597 سالهای بین

بر   آپولودوروس  یمبتن   یگاهشمار  اساسو  )  اد یالمپ  ،1بر  نهم  و    544پنجاه 

  ، او در2. ازآنجاکه بگفتة سیسروندانگفته  دسیفرکسال شکوفایی  ( را  پ.م

زندگی میکرده   (پ.م   535 ـ578در روم )  وسی تول  وسیسروپادشاهی    زمان

را در سال چهلم   فرد   تیاوج فعال  یباستان نگارانعیوقا نکهیبا توجه به ااست، 

  دس یفرک  تیتا اوج فعال  دهدیامر به ما اجازه م  ن یا   کردند،یم  نییتع  شیزندگ

  . (Schibli, 1990: p.1) میقرار ده لادیاز م پیش 544را در 

  ـ آشکارا یروم  دانیعیو طب  خمورّ  ،ی(، نظامم23ـ79)س  سکوندو  وسینیپل  وسیگا ـ ینیپل

که  شرح س  دسیفرک  میدهد  پادشاه  روسیاهل  زمان   ،[ پ.م  559ـ529]   کوروش   یدر 

 .( Schibli, 1990: p. 3; Kirk et.al., 1983: p. 49) نثر را آغاز کردگاشتن حکمت به ن

در اثر   ، شاگرد ارسطو،3آریستوکسنوسدرباب نحوۀ مرگ او اقوال متعدد گفته شده اما  

فیثاغورس و مکتب وی به    فرکیدس :میگوید  ، خود درباب  فیثاغورس  توسط  در دلوس و 

و فرفریوس نیز چنین   4دیودور سیسیلی .  (62:  1387،  لئرتیوس )دیوگنس  خاک سپرده شد

 مزار وی چنین  ةنوشتسنگگفته شده که بر  (.  Schibli, 1990: p. 9اند )گزارشی بدست داده 

با این   م،ا کسب کرده  ،من هر دانشی را که انسانی بدان دست تواند یافت» :بود نوشته شده 

سبب بر من برتری دارد؛ این  حال به فیثاغورس بگو او از تمام مردم یونان سر است و بدین

 . ( 63: 1387، )دیوگنس لئرتیوس« سخن کذب نیست

خان یونانی آمده، ازجمله: پیشگویی غرق  ز خرق عاداتِ فرکیدس در آثار مورحکایاتی ا

شدن کشتی در ساحل ساموس و نیز وقوع زلزله سه روز پیش از آن، و حتی پیشگویی زمان  

مرگ خویش و بخاک سپردنش. ایون خیوسی دربارۀ او سروده است: »مزین به ارزشهای  

  :ع بود. اگرچه مرده است، روح او به شادمانی زندگی میگذراند...« )همانانسانی بود و متواض

 (.62ـ63

 
1. Apollodorus 
2.  Marcus Tullius Cicero (106 BC-43 BC) 

3.  Aristoxenus of Tarentum 

4.  Diodorus Siculus 



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

17 

بنا بر  ، میشد لحاظ  شخصی ةباستانیان یک رابطنزد شاگردی ـسنت استادنظر به اینکه 

کتاب  کآریستوگواهی   در  فیثاغورسزانوس  گفت  زندگی  باید  ت،  بر    بسزایی ثیر  أفرکیدس 

  نداشته است   یاستاد   انیونانی   انیدر م  دس،ی(. فرکSchibli, 1990: p. 13)  فیثاغورس داشت

  ی ران ی و مغان ا   وی   ة ش ی به قرابت اند   بصراحت   عه ی مابعدالطب   ارسطو در   . (144  :1393،  )ولف

م  و  کرده  فرک   ی شاعران »   : سد ی نو ی اشاره  بعض ی مانند  و  د   ی دس  تشر   گران ی از  در    ح ی که 

تنها به اسطوره توسل نم    ، زند ی آم ی شعر و زبان علم را بهم م   زبان بلکه    ند ی جو ی جهان 

  ی حکما   ان ی و از م   ند ی گو ی م   ن ی چن   ز ی مغان ن   . دانند ی م   ی« اعل   ر ی خ » را    ن ی نخست   ۀ نند ی آفر 

  : 1385ارسطو،  ) «  و آناکساگوراس با آنان همداستانند   وکلس امپد   ل ی از قب   ی کسان   ، متأخر 

و    سنجد ی م   ان ی سقراط ش ی مغان را با آراء پ   ۀارسطو آموز   ، نکه ی بحث ا   ف ی لط   ة کت . ن ( 565

مد  ی جانب غرب  ةرشت  ،اشراقخیش  همچون   ، درواقع  و   را  دارد  و    یثاغوریف  ۀ ریخم  از  نظر 

 .در این رشته از حکمت یاد میکند انیاشراق ةدر تبارنام گرید  یاشراق  میحک ،امپدوکلس

نیقیها را مطالعه فی  او کتابهای سرّ»  ی،کِلِمنت اسکندرانو    فرفریوس  ، دیوگنسبگواهی   

  ی ایدن  ق یکه از طررا    یدانش.  است  پذیرفتهین کسی بود که ابدیت روح را  نخستو    ه نمود

دلیل، با  بهمین  (.39ـ40:  1366« )گورمن،  نهاد  بنا  دسیفرک  ،دیآیاعداد بدست م  ینامرئ

ی فنیقیه  که  تاریخی  نکتة  این  به  م  یکتوجه    یامپراتور  یغرب  یهایساتراپ  نیهمتراز 

)هخامنش م  پ.م( 538ـ332ی  به    رفتیبشمار  نظر  فنو  ن  هایقینقش    یی ایدر  یرویدر 

، و نیز گواهی پلینی از همعصری فرکیدس با کوروش و بازخوانی مبانی زروانی  (2) انیهخامنش

 میگیرد.در این زمان، فرضیة تأثیرپذیری فرکیدس از سنت مغانی قوت بیشتری 

 تعالیم فرکیدس

که  یی  شده شناخته  کمتر  یِسقراطش یپحکمای  از    ،( پ.م6)ی  روسیس  دسیفرک است 

ی و  ثاغوریف  یهاشهیاند  یریشکلگ  سازنهی، زمیشاتیالهتعالیم    و  یشناختهانیک  یهاآموزه 

و آثار او در    محدود است بسیار    دسفرکی  ۀ درباردست اول  . اگرچه منابع  ه استدبو  ییاورفه 

ممزوج ساختن ساحت  که او با    دندهینشان م  ی خیاما شواهد تار  خلال گذر ایام از بین رفته، 

  یبررسدر این بخش، به    هموار کرد.   ثاغورس یف  یاتینظام اله  یرا برا   ریمس،  اسطوره و فلسفه

و   ختهپردا  شناسیانسانو    شناسیجهان  ،یخداشناسدرباب    وی  برجستة  آراءمختصر  



 

 

18 

و قرابت آنها با مبانی    یثاغورفی  ةدر فلسف  م یمفاه  ن یادر تبیین فرضیة بازتاب    یکوشیمم

 عرفانی زروانی گامی برداریم.  ـفلسفی

 1یشناخت الههان یک. 1

در تأیید جایگاه برجستة فرکیدس و نوآوری او در طرح مبانی الهیاتی، باید به نامة تالس  

به فرکیدس اشاره نمود که در آن، تالس وی را نخستین کسی دانسته که الهیات را برای  

(. البته نظیر این گواهی را در  29:  1387لئرتیوس،    وگنسیدداده است )  شرحمردم یونان  

و مورخ    سنده ینو،  2تئوپومپوس بعنوان نمونه،    کلاسیک یونانی نیز میتوان یافت. سایر منابع  

پ  ۀ سد  یونانی م  شیچهارم  م،  لادیاز  فرک   کندینقل  درباب   یکس  نیاول  ،دسیکه  که  بود 

 به نثر نگاشت   یفلسف  یةبا درونما  یبود که کتاب  یکس  نینوشت و نخست  انیو خدا  عتیطب

(Kirk, et.al., 1983: p. 49) ترتیب پژوهشگران متأخر، مانند ارنست کاسیرر، آشکارا . بدین

های فکری و نضج گرفتن در ایجاد بارقه  3تبارنامۀ خدایان از نقش فرکیدس و سرودۀ او یعنی  

فلسفیاندیشه گفتهزمان»مفهوم    درمورد  های  سخن  مینویسد: «  باب  این  در  وی  اند. 

نخستین گام در این مسیر بوده و بنا    ،لادششم پیش از می  ۀ سدة  دس در نیمیفرک»تئوگونی  

 4رونوس خ  ،ـی گزارش کرده کتاب و  مقدمة از    چنانکه دیوگنسهای فرکیدس ـبر اندیشه

از   هستی برآمده   هستند که تمامیِ  اصلِ ازلیسه    )زمین(  6و ختون  )آسمان(  5زاس(،  )زمان

« یا به بیان حکمت ایرانی،  زمان»آفرینش و عناصر پدید آمده از آن، حاصل    واست  آنه

 بنا بر رأی فرکیدس،  (. Cassirer, 1969: p. 157است ) »زروان«

  سایرین، نسبت به    است و  اصلی آفرینش  لتازلی و ع  زمانِ« مظهر  رونوس»خ

 «،ختونمظهر بُعد فاعلی عالم است و » س«،زا » ودارد    یو فاعل  یتقدم زمان

فرکیدس مفهوم فلسفی زمان    ،بیترتنیبد  .یند آفرینشادر فر   ظهر بُعد قابلیم

 (  Kirk, et.al., 1971: p. 55کرد ) ود یهز  کائوس قینادق ۀگزار ن یگز یجا را 

 
1. Theocosmology  
2. Theopompus 

3. Theogonie 

4. Χρόνος/ Chronos  

5. Ζάς/ Zas 

6. Χθονίη/  Chthonie 



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

19 

. شیبلی نیز با طرح بحث زاس و خرونوس  د ی ورز مخالفت    1چ ی از ه   نش ی آفر او با نظریة  

رسالة   آغاز  عناوین    شناخت کیهان در  این  انتخاب  در  او  نوآوری  و  ابداع  بر  فرکیدس، 

تأکید کرده و معتقد است این دو، نامها و هویتهای جدید هستند در تضادِ کامل با روایات  

ه بنا بر رأی  لزم به ذکر است ک (.  Schibli, 1990: pp. 136-138)  هومری و هزیودی 

عبارت»خ  کاربرد  ادب   « رونوس محققان،  و    ی فراوان   حیث از  یونان، هم  کهن    ات ی در 

  در  ی شناخت هان ی ک   ی بعنوان مفهوم  « زمان ه است. » محدود بود  ، فهومی م هم از جهت 

  معناست ن دی ب   بوده و این   و نامأنوس   ده ی چ ی پ مفهومی بس    ، لاد ی از م   ش ی قرن ششم پ 

که نزد    رونوس بکارگیری خ پلوتارک،    واهی بگ و    نوآور بود مبدعی    ی بنوع   دس ی که فرک 

  است گرفته    نشئت   دس ی فرک   از   محتملاً   آمده است، بشمار می از زمان  ، رمزی  ان ی ونان ی 

(Schibli, 1990: p. 27; Kirk, et.al., 1983: pp. 55-56).  دهندۀ  این قرائن بخوبی نشان

ی با نظام فکری یونانی ندارد و  شناخت فرکیدس، قرابتآنست که سه اصل ازلی در کیهان

آراء وی را قوت بیشتری میبخشد؛ ضمن آنکه میدانیم محققانی  فرضیة خاستگاه زروانی 

که تأثیر آیین زروانی بر    هستند  وسِت، وان دِر واردِن و لِبدِِف در زمرۀ پژوهشگرانیچون  

است که    بر این باوربعنوان نمونه، وان در واردن    .اندتهرا مسلّم دانسفلاسفة نخستین یونان  

 (.  56  : 1393،  آموزۀ فرکیدس تحت تأثیر تصورات زروانی دربارۀ زمان شکل گرفته است )ولف 

پرداخته    ی هان ی ک   زلی سه اصل ا   ل ی و تحل   ه ی به تجز   ، ختی خود شنا هان ی ک تبیین مبانی  در    دس ی فرک 

در    (Kirk, et.al., 1971: p. 56)  همکاران کرک و  .  ی و ختون   ، زاس رونوس خ :  که عبارتند از 

قیاس   مزدایی  سنّت  در  اَکرانه«  »زروان  با  ماهیتاً  را  مفهوم »خرونوس«  امر،  این  تحلیل 

 ی هانیو نظم ک  نشیآفر  رموزی در راستای تفسیر فلسفی  بهابمثتنها  نه  اقنوم،سه    نیااند.  کرده 

م هر    شوند،یشناخته  آنها  کی بلکه  فر   ،از  جهان    یدهظم ن  ندایدر  ویژه به  جایگاهی   از 

فکریدر    ،است  «زمان»  نمودارکه    خرونوس،.  نداربرخورد و  دسیفرک  نظام   اوصاف 

بفرد  یهایژگیو بعنوان    یمنحصر  او  و  دارد.  اول  ۀ نندیآفر خالق  شناخته   یهانیک  یةساختار 

 رونوس در حفاظتخعناصر جهان را برعهده دارد. نقش    یو سازمانده  بیترک  شأن و    شودیم

با زاس، بوضوح در   یدر همکار  ژه یبو   ،قوای مخرب و ویرانگربا    هو مقابل  یهانیاز نظم ک

 
1.  ex nihilo 



 

 

20 

  ی محور   ی نقش   دس ی فرک   ی شناس هان ی در ک   « زاس است. » آشکار    ی دس ی فرک   شناخت کیهان 

  دس، ی جهان است. فرک   ی نظم کنون   انگذار ی تنها حاکم آسمانها، بلکه بن . او نه کند ی م   فا ی ا 

تأک  ابد   د ی با  جاودانگ   ت ی بر  م   ی و  نشان  بعنوان    دهد ی زاس،  او  نظم    خالق که  حافظ  و 

م   ، ی هان ی ک  ابد   ان ی رابط  است   ی جهان  حال  زمان  (.  Schibli, 1990: pp. 28-38)  و 

خوانده   هایی باستان، در نظرگاه اورفه  ونانیعشق در    زدیاِروس، ا  یهمتا  رازاس    ،پروکلوس

 سرانجام، اقنوم سوم،  (.Kirk, et al., 1971: p. 62) است

  یاد  عتیطب  مادرِ   ای   ن یبعنوان زمی، از او  از متون فلسف  ی اریکه در بس  ،یختون

اصل   نی . اودیر م بشمار   هان یکۀ بالقو  بعنوان اصل   دسیفرک  ة در فلسف  شود،یم

بعنوان منبع  نه بعنوان    هان،یک  قابلیتنها  از نظم    ییکننده تیتثب  عنصر بلکه 

  نشیآفر   ندایبا کرونوس و زاس در فر   ی. ارتباط ختونشودیشناخته م  عتیطب

  یشناسهانیدر ک  ی کیزیو متاف  یکیز یف  مبانی  انیتعامل م  ۀدهندجهان، نشان

 (. Schibli, 1990: pp. 38-43) است دسیفرک

مشرب و فیثاغوری، اما درباب مطابقت آراء فیثاغوری با مبانی توحیدی عرفای زروانی

اند  یبناسنگکنیم که  باید اشاره    « عدد»او، مفهوم    روانیو پ  ثاغورسیف  یهاشهیآراء و 

بکار گرفته شده    زین  هانیمنشأ ک  حی توض  یبرا  یدرمورد اعداد حساب  یثاغوریف  و »رموز  است

و   فیتوص  ،عدد   اساسجهان را بر    ییدایپ  انیثاغوریف. اساساً  (187  :1366  ،)گورمن«  است

در آغاز از    ز یکه همه چ  ندیگو یوضوح مب  شانیاگزارش میکند که  ند. ارسطو  اه کرد  ترسیم

  « واحد»در آغاز فقط    ،مییبهتر بگو   ا یآمده است    دیپد  « ]خرونوس به بیان فرکیدسی[ واحد»

امتداد بوده است،    یو چون همواره دارا  افتیواحد در آغاز گسترش    سانن یبوده است... بد

شکل گسترش   نیشد. پس دو، نخست  صادراز آن    اندیشة فرکیدسی[ « ]زاس و ختونی در  دو»

آمد و از حرکت خطها، سطوح و از حرکت سطحها،    انیاست. سپس خط بم  امتداد واحد  ای

 (. 202ـ204 :1370 ی،)خراسان آمدند دیاجسام پد

 تبیین در    «،از واحد  ریصدور کث»با عنوان    یدر فصل  المشارع و المطارحاتدر    یسهرورد

 :دیگو یو م به آراء فیثاغورس استناد کرده و ارتباط آنها  یو عرض  یعقول طول ةلئمس

برقرار است،    یعدد  ی آنها نسبتها  ی لهوت  ینور   اتیعقول و خصوص  انیم

موجودات، عدد است«   یمباد»  :دیگویم  ثاغورسیف  ،یفاضل اله  میچنانکه حک



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

21 

امر  از عدد،  بلکه    ست،یکه قائم بذات و فعال )مؤثر( باشد، ن  یو مقصود او 

وجود دارند که در جهات    یست که در عالم ملکوت، ذوات نوراننیمقصود ا 

بر    دئذوات زا  نی. وحدت امییگویم  هیقدس  اتیّذوات را ان  نیو ا  ستند؛ ین  یخاص

ن آنها  ا   ، ستیذات  شر  ن یطتر ی بس  نهایو  م  ،موجوداتند  ن یفتر یو  آنها    انیو 

در عالم    یبیآنها امور عج  ر یوجود دارد که تحت تأثی  بیعج  یدعد  ینسبتها

 (.452 ـ453 /1 :1380سهروردی، ) رسدیاجسام بظهور م

  یِوحدان  میحک  یشناسبر جهان   یساختار فکر  ن یا   ر یو تأث  یرانیمغان ا  ةنانی بگاه وحدتدید

م را  ف  توانیما  درباب  فلسفه  مورخان  گزارش  بروشنی    ثاغورسیاز    « احد»»  :افتیدرنیز 

  ی هماهنگ  کیوحدت اضداد، و    کیاز منظر آنها    هانیحال، ک  نی عامل است و در ع  ن یبرتر

که گاه   ستآن  قتیحقبا وجود این،  (.  194  :1366  ،)گورمن  عناصر محدود و نامحدود بود«

فراتر از ساحت   یان، بسیثاغوریف  چه نزدو  زروانیان    توحیدی چه در میاننگاه  این  درک  

  یی گرا تیو ثنو  سمیاحصل آن، نسبت دادن دوآلمو    آنهاستو مغفول از نگاه    انیغرب  ةشیاند

  ش یچند از اثر خو  یپس از اختصاص اوراق  یگاتر  چنانکهاست؛    ی ثاغوریو ف  ییبه سنت مزدا

اول،  معتبر و دست  یخیتار  یگزارشها  یةدو سنت بر پا  ن یا  انیم  قیوث  ط و اقرار به وجود ارتبا

 ست ین ی ما قطع  ی»برا  :و میگوید  دارد یروا م  دیترد ی،رسوبات تفکر غرب  یهمچنان بر مبنا

گرا بودن  به وحدت  یو بعض  ،یثنو  ای  میگرا بدانوحدت  دیبا  قاًی را دق  انیپارس  نییآ   ایکه آ

شده   انیثاغوریف نقائل  ما  خود  و  وحدت    م یگرفت  جهینت  ز یاند،  اصل   ۀ دیبعق  « حد»  ایکه 

مدست  انیثاغوریف در  د  انیکم  بالتر  ،گریاصول  اهم  ن یاز  و  است«  ت یارزش   برخوردار 

 (. 190 :1375گاتری، )

« دارد که  اذعان  گاتری خود  که  حالیست  در  را    یعلم   اتیکشف  انیثاغوریفاین  خود 

  . (19  :همان)«  است  یاز شهود عرفان  یضرور  یکه جزئ  ستندی نگریم  ییهاییچونان رازگشا

آنها   یو  ثاغورس،یف  میبودن تعال  یبجهت باطن  معتقدند  قیاهل تحق  ، قابل تأمل آنکه  ةنکت

رمز بصورت  م  یرا  نشان  اعداد  با  باطن  دادیو  اسرار  نشوند  یتا    : 1377  ،انی)ملک  آشکار 

را    یمورخان باستان  گرید  یکه گزارشها  رسدیظر مقابل قبولتر بن  یله وقتئمس نی(. ا68ـ69

 انیم  ثاغورسیکه ف  دهدیم  حیتوض  خوسیامبلی  .میکاویباز م  می در تعل  ثاغورسیاز روش ف

  ن یتریکه سرّیقائل شد، بنحو  یدرجات مختلف  ،شانی عیطب  یمطابق با استعدادها  ،شاگردانش



 

 

22 

دو   .رندی گ  لیداشتند آن را تحو  تی که قابل  گذاشتیم  یکسان  اریرا در اخت  شیحکمت خو

مکتب وابسته   نیکه به ای  وجود داشت که به دو طبقه از کسان  یثاغوریف  ةشکل از فلسف

م  ،دبودن موس  یعنی:  شدیمربوط  متفکران  ر   ییقایبه  متفکران  دیگری،اضیو  و   ةفلسف  ی، 

رمزی مسموع[ کیآکوسمات ]بمعنی دستورات شفاهی  فعال  ی  با  بود.    یخاص  یتهایکه  توأم 

خود    از  یزیحفظ کنند و چ  یاله  یرا بعنوان الهامات  ثاغورسیف  یگفتارها  دندیکوشیم  نانیا

که  ،  ستوکسنوسیآر   ی رازها سخن گفته است و شاگرد و  ن یاز ا   ز ی. ارسطو نندیفزا یبر آنها ن

ف م  یدوست  شیخو  ةزمان  انیثاغوریبا  چ  ۀ دیبعق  :دیگویداشت،  هر  نبا  یزیآنها   ی برا  دیرا 

 (. 89، 21 :1375 ی،)گاتر همگان فاش ساخت

 خوس یهپتام. 2

ی تئوگونکه به آن    راشناختی فرکیدس  عنوان اصلی کتاب کیهانپژوهشگران،    یبرخ
م  زین(  انیخدا   ۀ)تبارنام مبهم    (3)دانسته  1وس یخهپتام  شود،یگفته  را  آن  دقیق  معنای  و 

از دو  ی  ونان « یخوسیهپتامشناسی، »واژه (. از حیث  Kirk, et.al., 1983: p. 50اند )خوانده 

درون   یهاحفره »غار و    ای  «عمق»  یبمعنا«  mychos»  و  «هفت»  یبمعنا«  hepta » جزء

 ی«مخف  یةلهفت »  یاللفظتحت بطور    توانیواژه را م  ن یا  ن،یشده است. بنابر  ل یتشک  «نیزم

 زیقلب ن  ای  فکر  ینباط  یمانند فضاها  عمیقتر و نمادینی  میبه مفاه  تواندیمکه    ترجمه کرد

 (. Liddell, et.al., 1996داشته باشد )اشاره 

  ن یو همچن  یثاغورسیف  ی ساختار با عددشناس  ن یا  ، ی فلسف  بافتار ه و  نیدر زم

؛ چنانکه بباور فیثاغوریان،  مرتبط است  هانیک  یها هیل  ۀدربار  یشرق  یباورها

آسمانی   اجرام  از  برآمده  افلاک  منابع،  موسیقی  برخی  و  بود  هفتگانه 

اند یا ساز هفت سیمی مقایسه کرده  2شناسی فیثاغوری را با هپتاکورد کیهان

 (. 259: 1375)گاتری، 

 ، نقل است که او بایدشتریا  هبوط   ت یو در روا  ،یبابل  روایاتر  بنا بکه    لزم به ذکر است 

  یی کهن، بلکه الگو  تیروا   کیتنها  نه  نیریبه جهان ز  شتریهبوط ا  و  از هفت دروازه عبور کند

 
1.  Heptamychos 

2.  heptachord 



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

23 

نماد مرگ  قهرمان،  سفر  از  باززا  ن یجهانشمول  دروازه   یی و  هفت  روایت،    است.  این  در 

  یجیو از دست دادن تدر  یمراحل تحول روحان  ۀ دهندنشان  معنوی،  طرایق همچون سایر  

کرک    یحت و  شرق داشته    ی در نظام فرهنگ  شهیر  یی تاساختار هفت  نی ست. ااو  یماد  ت یهو

فرکیدس تأثیرپذیری  مقولة  به  آنکه  با  نیز  از از شرق    و همکارانش  بحث  در  مشکوکند، 

یی، این امر  زاهان یاز آغاز ک  ش یپ  ی ازل  اصل مربوط به سه    یدادهایروهپتامیخوس و البته  

اند مبنی بر  و قرینة بسیار مهمی بدست داده   (Kirk, et.al., 1983: pp. 71-72)اند  رفته یپذرا  

 52  ةدر قطع  فرفریوسکه    دیکنمرا به ذهن متبادر    ییهادرها و دروازه   هفتگانه،  نی ا»  اینکه

و از سویی، تمثیل معروف غار افلاطونی در کتاب   ( Ibid, p. 58ت ) اس  افتهی  دسیآثار فرکاز  

 آورد. گفتنی آنکه: را بیاد می جمهور 

توسط    ی نامها فهرست   شده  دروازه  ـ  فرفریوس ذکر  درها،  ها،  شامل 

  تر ده ی چ ی پ   بسی از آنست که موضوع    ی حاک    ـخلوتگاهها، گودالها و غارها 

  ی فرفریوس نوافلاطون   ر ی بوده است. تفس   ی ن ی زم   ی ها ی رف فرورفتگ از صِ 

با   ن ی ا  را  سلوک[   عناصر  و  مطابق  مرتبط    « نفس »   ]مراتب    داند ی م و 

 (Ibid, p. 60 .) 

شیبلی با اذعان به ابعاد عرفانی میخوس در اندیشة فرکیدسی و حکمای نوافلاطونی، 

 مینویسد:

مهمتر   ر ی تفس    شرح  پنجم قرن    ی نوافلاطون   لسوف ی ف   ن ی پروکلوس،  در   ،

  خواندند؛ی را غار و پناهگاه و حصار م   هان ی ک   ، افلاطون که قدما   مائوس ی ت 

همچن  ،  ان ی ر پ   غار   ۀ دربار   ، ی نوافلاطون   م ی حک   وس، ی فرفر   رمزگشایی   ن ی و 

آن   مبنی  ک قدما  که  بر  را  جا   هان ی غارها  ک   ی روها ی ن   گاه ی و    هان ی درون 

ا   دانستند، ی م  هنگام شود ی م   د یی تأ   دانان ی له توسط  فرک ی .  از    دس ی که 

  کند، ی استفاده م   ی اله   ظهور قوای   ی بعنوان ظروف مناسب برا   « خوس ی م » 

م  هم   خوس ی و  ک   ن ی با  در  زبان    د، یاب ی م   تحقق او    شناخت هان ی عملکرد 

  یی نه ی در زم   دس ی حال، فرک   ن ی . اما در ع است   یی اسطوره فرکیدس زبانی  

 (. Schibli, 1990: pp. 24-26) د گذار ی قدم م   ی فلسف شبه 



 

 

24 

 . جاودانگی روح  3

از  سیسرون بعنوان نخستین  از  ،  1ی مباحثات توسکولان، در بخشی  فرکیدس 

را   تناسخ ارواح  ۀو آموز   خواندهجاودانه  را  میکند که ارواح انسانها    یادی  یمکح

ارواح و تناسخ ارواح    یای از رؤ  حتر یطور صرب،  وس فریرفو    کرده استعرضه  

روح   بمتناقض دربا  ۀدیدو ابا    نجا یما در ا.  دیگوی م  سخن  دسیفرکآراء  در  

روح اغلب   یگمفهوم جاودان ، یدر دوران باستان، بطور کل رای ز ؛ممواجه نیستی

  یتجسدها  یبرا  ییمقدمه  ،روح  یمرگیب  ؛ زیراخورده بود  وندیبه تناسخ پ  وربا با

 (Ibid, pp. 104-105) مکرر آن بود و بالعکس

از آنکه   شی و ب   ز ی از هر چ   ش ی فلسفه پ   ، روانش ی و پ   ثاغورس ی از منظر ف بدیهی است که  

 نی مهمتر » است و طبعاً    یزندگ   ق یطر   ی برا   یی باشد، مبنا   ی رستگار   ق یطر   ی برا   یی مبنا 

روح او و ارتباطش    ت ی انسان و ماه   ۀدربار   دن ی ش ی اند   ان، ی ثاغور ی فلسفه از نظرگاه ف   بخش 

که اساساً فلسفه    م یی فزا ی ب   د ی با   (. 72  : 1375  ی، )گاتر   و کل بود«   ی زندگ   گر ی با اشکال د 

که هدف  است  ی« زندگ  ۀو ی ش »  ک ی  ، کند ی م که افلاطون اشاره همانگونه  ثاغورس، ی ف  ی برا 

همان دانش است.   ی روش زندگ   نای   هاست؛ ی آن از آلودگ   ش یپاک کردن روح و پال   ، آن 

نجات    یو روح   ی فکر   ی ها ی و ناپاک   ها ی د ی را از اسارت پل   ی آدم   د ی خود، با   ة بنوب   ز ی دانش ن 

و  به  نگران   ی دهد،  از  را  او  و  بخشد  هراسها   ها ی آرامش  زندگ   ی و  و  کند   ی مرگ    آزاد 

 (.  184ـ185 :1370ی،)خراسان

یکی از آراء عرفانی فیثاغورس که با همة قدرت فلسفی و نبوغ ریاضی و دینیش از  

میکرد،  حمایت  خدا »   عقیدۀ   آن  به  و    « تشبّه  فیثاغورس  دربارۀ  آریستوکسنوس  بود. 

آنها هر کاری را مطابق با اهداف الهیشان به انجام دادنی و انجام  »   پیروانش مینویسد: 

؛ کل زندگی آنها بر اساس اطاعت از  آنها دند. این بود نقطة شروع  ندادنی تقسیم میکر 

هدایت  اصل  و  میشود،  تنظیم  بود خدا  همین  نیز  آنها  فلسفه  :  1375  ، )گاتری «  کنندۀ 

آموزه   (. 99 ـ100 اساسی  محورهای  از  یکی  نیز  هستی  همة  خویشاوندی  های  مفهوم 

فیثاغوری است که مبنای ایدۀ تشبّه به خدا بشمار میرود و امپدوکلس تحت تأثیر این  

ی از آگاهی و اندیشه  ی همه چیز دارای بهره » میگوید:    دربارۀ طبیعت   110آموزه، در پارۀ  

 
1. Tusculanae Disputationes 



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

25 

فیث 368  : 1370  ، )خراسانی «  است  بعنوان یک کل (. در نگاه  موجودی    ، اغوریان جهان 

نتیجه  این عقیده گرفته ی زنده و متنفس است.  از  فیثاغوریان  اگر  ی که  اینست که  اند، 

جهان موجودی زنده و ازلی و الهی است، و از طریق تنفس هوا یا نامحدودِ اطراف خود  

وندی انسان  پس خویشا ،  زنده میماند، و اگر انسان نیز از طریق تنفس هوا زنده میماند 

)=عالم صغیر و کبیر( باید بسیار    با جهان، یعنی خویشاوندی جهان اصغر و جهان اکبر 

شده و فانیند. اما جزء اصلی انسان، یعنی روح او فانی  نزدیک باشد. انسانها بسیار تقسیم 

ی  ی نیست، و جاودانگیش را مدیون این ویژگی است، یعنی مدیون اینست که تکه یا بارقه 

جهان و الهی است، که از اصل خود بریده شده و در بدن فانی محبوس گشته  از روح  

 (. 100 ـ103:  1375  ، )گاتری   است 

عقاید متعدد    ادوارد هاسی، استاد فلسفة قدیم دانشگاه آکسفورد، بر این باور است که 

خود   لزوماً  که  داشتند،  آن  با  نزدیکی  بیش  و  کم  پیوند  و  بودند  مبتنی  آموزه  این  بر 

بود:   نکرده  تصریح  آن  به  عقاید فیثاغورس  این  از  خود   ، یکی  بنیادی    ؛ بود   1بازتعریف 

،  موجوداتی فانی نیستیم   ، یونانیان   سنتی ن بود که ما برخلاف باور  آ ن آموزه  ای اقتضای  

بدن    ، . عقیدۀ دیگر آنکه ایم جاودانه هستیم و شاید از عالم خدایان هبوط کرده   بلکه واقعاً 

تمامی تجسدها در  و  این زندگی  اینست که  و حقیقت  نیست،  ما  درواقع    ، واقع مسکن 

هایی از بهبود مجدد هستند. و سرانجام، باور سوم آنکه،  کیفر یا در بهترین صورت، دوره 

و منظم میان دو قطب خیر و شر تقسیم میشود.    بنظر فیثاغورس، جهان بصورتی قاطع 

نفس[ اینست که فاعلی اخلاقی باشد و در مجاهدۀ اخلاقی شرکت  = ]   نقش واقعی خود 

 (.  200   ـ201  : 1392،  جوید )هاسی 

ک نه   ان ی ثاغور ی ف   ة دغدغ که  آنست    قت ی حق  و    ی هست   قت ی بلکه کشف حق   هان، ی تنها 

هندسه    ی ر ی ادگ ی وجه لزوم    ی روست که حت ن ی و پرداختن به نفس است؛ از ا   ی خودشناس 

ف  چن   ثاغورس ی نزد  م   ی برا   یی سکو   ة هندس »   : م ی اب ی ی م   ن ی را  آماده  و    کند ی صعودمان 

[ نزول کند  اء ی اجسام و اش   ان ی روحمان ]بم   د اجازه ده   نکه ی نه ا   بخشد، ی روحمان را اعتلا م 

  م ی دان ی م   ن ی (. همچن 50  : 1384  ، بی )گاتل «  شود   ر ی فناپذ   ی زندگ   ن ی ا   ۀ روزمر   ی ازها ی ن   ۀ و بند 

بود    ی و روح   ی ناظر به ابعاد اخلاق   ، ی اض ی ر   ق ی مطالعات عم   ی برا   ان ی ثاغور ی ف   ۀ ز ی که انگ 

 
1. self 



 

 

26 

  یی با ی آن نظم و ز   ر مشارکت د   ی عالم باعث نوع   یی با ی مبنا که درک نظم و ز   ن ی ا   و بر 

  ن ی ا ، گذاشت ی اثر م  ، کرد ی که آن را مطالعه م  ی از عظمت عالم، بر انسان  ی و بخش  ، شود ی م 

افلاطون از زبان سقراط    جمهور   رسالة   در   م، ی بدان   ی ثاغور ی در اصل ف   د ی فکر که آن را با 

ترد   ان ی ب  است:  آدئ   ست ی ن   ی د ی شده  به    ی مرد   مانتوس، ی که  معطوف  فقط  ذهنش  که 

  ، بشر بپردازد   ی زندگ   ر ی ه مسائل حق ندارد که ب   ی مجال   چ ی جهان است، ه   ی رون ی ب   ات ی واقع 

دوستدار خرد چون با    ، سان ن ی بد   نگرد، ی م   ر ی ناپذ ی رگون و نظم دگ   ی به امور ابد   ره ی بلکه خ 

اله  اله ی  نظم  و  منظم  خودش  دارد،  سروکار  از    (. 51  : همان )   شود ی م   ی )کاسموس( 

ف   ثاغورس ی ف  م   کاسموس   ۀ که دربار   ی لسوف ی نقل شده است که  تأمل  در    د، ی نما ی )نظم( 

خود  م   ، روح  ا شود ی کاسموس  از  خدا    ان ی ثاغور ی ف   ، رو ن ی .  به  تشبّه  همان  را  حکمت  گاه 

   (. 117 ـ118:  1375ی،  گاتر میکردند )   ف ی تعر 

است که آن   «هیتزک»  ای  «شیپال»مفهوم    ،یثاغوریف  تعالیم  یاساس  یهااز هسته  یکی

   :سدینویاصل، م ن یا  نییادوارد تسلر در تب. دندینامیم 1سیرا کاثارس

  ه یتزک  ، یسعادت و رستگار  یِبه حالت اله   دنیو رس  شها ی زا  ة از چرخ  یی رهاراه  

هواها زندگ  ی نفسان  یاز  ترک  م  یویدن  یو  در  که    ، انیثاغوریف  انیاست 

اُرفه و نه  ،هاییبرخلاف  مذهب  یژگی تنها  صبغه  ی،صرفاً  و   یعقلان  ییکه 

است:    ی کار فکر   ،ه یشکل تزک  نیتریعال  ان، یثاغوری. نزد فردیگیبخود م  یاخلاق

تا آنجاکه    ، بدن است  د یاز ق  شتن یرها کردن خو   ی برا  له یوس  ن یکار سالمتر   ن یا

  ، که نفس بدان گرفتار شده است  یشرّ  دیاز ق  یعن یممکن باشد؛    یزندگ  نیدر ا

تسلر،  )  ود شهوت در وجود ما کشته ش  د،یایاز آن که مرگ ب  شیکه پ  ییبگونه

1394: 67 .) 

برای نیل به فهم دقیق و صائب از مقولة تناسخ در حکمت جانب غربی، ناگزیر باید 

 یسهروردبسراغ مبانی حکمت اشراق رفت و نظرگاه اشراقیان را در اینباره در نظر گرفت.  

 :سدینویشده، م  بیو تبو   میعنوان تناسخ تنظ  باکه    الاشراقحکمة  اتیپنجم از اله  ةدر مقال

نَ  شیپ  مانیافلاطون و حک» به  او  اگرچه در چگونگ  قلاز  قائلند؛  اختلاف    ی)تناسخ(  آن 

  ثاغورس، یاز افلاطون را سقراط، ف  ش یپ  مانِیاشراق، مصداق حکو شارحان حکمت  «دارند

 
1. katharsis 



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

27 

هرمس    مونیآغاثوذ  لس،انباذق پرسش   اما  (.122  /  2  :1380  سهروردی،)اند  دانستهو 

بتعب  ۀ آموز  ن یا  رامونیاشراق پخیکه موضع ش  نجاستیا ارواح که  باور   ،یخود و   ریانتقال 

 ست؟ یچ ،و بابل و بوذاسف بوده است ونانی یحکما

آثارخو   بکرات   ی سهرورد  در    ، ش ی در  المطارحات   ، حات ی التلو ازجمله  و  ،  المشارع 

العماد ،  اللمحات  بتأس التصوّف   ة کلم   و   پرتونامه   ، ه ی الالواح    ۀآموز   ی، مشائ   ة از فلاسف   ی ، 

بتبع اظهار    د ی شا   ی برخ   ، ن ی ا وجود  و آن را محال دانسته است. با  کرده  تناسخ را ابطال  

شرح  تعلیقه بر  در    ، از اعتقاد قدما به تناسخ   ی از نوع گزارش سهرورد   ملاصدرا   ی شگفت 

قبول    ا ی او در رد    د ی از ترد   ی اشراق را حاک خ ی کلام ش   ، ی راز ی ش   ن ی الد قطب  حکمة الاشراق 

  صدرالمتألهین اند؛ غافل از آنکه  کرده   ی تلق ن  آ   رش ی به پذ   ی و   ش ی گرا   ی و حت   مسئله   ن ی ا 

  ان ی بودن ب   ی تا مرموز و اشار   پردازد ی م   نا ی س ابن   یۀ اضحو   ۀ رسال در همانجا به نقل متن  

 نشان سازد:   حکما را خاطر   ن ی ا 

از    ا   آنچه  نقل کرده   ن ی حکما در  اند، همه رموز است و اشارات، و  باب 

بدانند    شان ی باشد تا چون ا   ک ی غرض آنست که به فهم مردم عامه نزد 

اند که  حکما نقل کرده   ی . و از بعض ستند ی بازا   ی و تصور کنند از بدکردار 

ک گفته  نفس  هر  او    ه اند:  آمدن  باشد،  کالبد  بدکردار  از  که  آن  از  بعد 

باشد که مانند اوست در آن خصلت بد،    گر ی د   ی به بدن باز     ـمفارقت کند 

  د، ی آ   ی به شهوت بود، به بدن خوک   ل ی م   ی او از رو   ی که اگر بدکردار ن تا آ 

و  از  اگر  ا   ی و  و  ش   ذاء ی خشم  کالبد  به  بوَد،  مردم  رنج    و...   د ی آ   ی ر ی و 

 . ( 37   ـ38  : 1364،  نا ی س )ابن 

انتقال ارواح   یبا ردّ تناسخ بمعنا  ،هینور   ۀرسالدر    ،یاشراق  م یحک  گر ید  ی،جیله  ییبها

 :سدینو یالجزاء، م وم ینه در عالم مثال و  ،گریبه بدن د یاز بدن یدر عالم عنصر

م مدبّر صائب  را  قدما   سزد ی الفکر  به  منسوب  آنچه  مثل    ، حکماست   ی که 

نب ی که معروف به ادر   ی مصر   ة هرمس الهرامس  )ع( و مدوّن نجوم و  ی س 

  ثاغورس ی و ف   ( )ع(   ث ی )ش   مون ی و آغاثاذ   ، است   ب ی از عجا   ی ار ی طلسمات و بس 

مترددند    ه ی اند: نفوس ناقصه در ابدان انسان و سقراط و افلاطون که گفته 

کنند که   ل ی نوع تأو  ن ی بد د، تا کامل شون  شوند ی منتقل م  ی به بدن  ی و از بدن 



 

 

28 

مکتسب    ی بدن   ، مراد قدما و مطالب حکما آن بوده که هر نفس را در آخرت 

  ی بصورت انسان و بعض   ی ت مناسب اعمال و اخلاق او، بعض هس   ی مثال 

عالم    وانات ی که انواع ح   ند ی ست که اهل اشراق گو ن ی . از ا وان ی ح   ت یئ ه ه  ب 

ا  اتباع  و  است  ناطقه  نفوس  را  بدن  پنداشته   شان ی مثال  در  که سخن  اند 

  ی حکمت چه خود نب   ن ی اساط   وال   ، اند است و به تناسخ حمل کرده   ی عنصر 

اند، چگونه به  )ع( نموده اء ی اند و چه اقتباس انوار حکمت از مشکات انب بوده 

نف  قائل شوند؟   ی معاد جسمان   ی تناسخ که ملاک  بهایی لهیجی،  )   است 

 . ( 214 ـ215  : 1372

 ی و بحث  ی عقلان  ریمقوله با س  نی سرّ و باطن ا  افت یاست در معتقد  یسهرورد  حال،هر  ب

 ۀدربار   یو اقوال سهرورد   دی. از مجموع عقاطلبدیم  یو کشف  یذوق  یافتیو    شودی حاصل نم

  به بطلان تناسخ معتقد بوده  یاشراق  لسوف یف  نیکه ا  افتیدر  توانیم  ینفس ناطقه بآسان

دانسته و اتصال   ریپذامکان   عتیطب  یهاینفس را از وابستگ  افتنی  یی رها  یاست. سهرورد

  ی هاشهی که با اصول اندیرده است. کسانکمال بشمار آو  ت یآن را به کانون نور و عظمت، غا

 ة شیوجه با اصول اندچیبه  یسخن سهرورد  ن یکه ا  دانندیم  یدارند، بخوب  ییاهل تناسخ آشنا

  ،اشتهاصحاب شقاوت ابراز د  ۀ دربار  اشراق شیخآنچه    ب، یترت  نی . به ایستتناسخ سازگار ن

ست که اصحاب  نیا   یبلکه مقصود و  ،نیستتناسخ    ةلئدر بطلان مس  دیترد  یهرگز به معن

 ی و امور جسمان  عتیطب  یها یخود را از وابستگ  ةعلاق  ستندین  لی ما  اثر سوءانتخاب  برشقاوت  

 (. 522ـ524 :1389ی، نانیدابراهیمی ) بگسلند

اند  یگفتن  ،آخر  در گنون،  رنه  که  کتاب    ،یفرانسو  ینواشراق   شمندیاست   ۀ مغلطدر 
معاصر   ی غرب  انیگراروح  یهااز آموزه   یکیکه    ،و طرد باور به تناسخ و حلول  ، با ردّییگرا روح

 یبا سنتها   مونینامباور    نیا   انیو قرابت م  وندیهرگونه پ  ن،یبا ذکر ادلّه و براه  ده یاست، کوش

و از    ،یق یرحقیرا نادرست و غ  یثاغوریو ف  ییاورفه  یازجمله باورها  ی،و فلسف  ینیمعتبر د

مفهوم    ن یا   فیاثر، آشکارا از خوانش نادرست و تحر   ن یکند. او در ا   یمعرف   انیابداعات غرب

تناسخ را آنچنانکه در    ی قیحق  تی. گنون ماهداردیخاورشناسان پرده برم  ی توسط برخ  یفلسف

کوچ و    ی درواقع نوع   که  ،یویکهن آمده، نه حلول مجدد روح به ابدان دن  لیاص  یسنتها 

 (. Guenon, 2004: pp. 166-190) کرده است فیمهاجرت توص



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

29 

  زمان و زمینۀ تعالیم زروانی

  ر یمحتملاً تحت تأث  دسیفرک  یها باورند که آموزه   نی چون والتر بورکرت بر ا  یمحققان

است.    انیرانی ا  ژه یبو  ،یشرق  یهاشهیاند داشته  قرار  مغان  و    ی پژوهشگرانو  کرک  چون 

جزئ در  ترد  ن یا  اتیهمکارانش  داشته  یی دهایمسئله  آنها روا  بر  ادامه  در  نگارنده  که  اند 

م  یینقدها همکاران داندیوارد  و  کرک   .  (Kirk, et.al., 1983, pp. 55-56  ) پذ و    رش ی با 

  ن ی آفر هان ی ک   ی زد ی ا   ه بمثاب   « زمان » مفهوم    م ی و دور از انتظار بودن ترس   سابقه ی اذعان به ب 

اند،  امر را رد نکرده   ن ی ا   ی ، خاستگاه شرق تز ی لامو ی و   ر ی ، بتعب یش از میلاد پ   ششم در قرن  

  گردد ی بازم   چهارم پس از میلاد   ۀ به سد   ی سنت زروان   ة عقب اند که  اشتباه تصور کرده اما به 

ا   بهمین دلیل و     ی زروان   ة ش ی اند   ة ن ی ش ی اند؛ حال آنکه پ روا داشته   د ی ترد   ی ر ی گ وام   ن ی در 

  ی ار ی و بس   برگ ی ساموئل ن   ک ی هنر  من، ی دوشن گ   ست، ی بنون   ل ی چون ام   ی محققان   ی بگواه 

  نفوذ کم  و دست (  34  : 1384مقدم،    ی )جلال   گردد ی زردشت بازم   ش ی از ک   ش ی به پ   ، گر ی د 

  ی ازجمله مر   ی اتفاق پژوهشگران پ.م(، مورد    700 ـ300)ح ی  هخامنش   ۀ در دور   ن یی آ   ن ی ا 

کر   س، ی بو  ن   سن، ستن ی آرتور  ؛  225   ـ226  / 2  : 1375  س، ی )بو   است   ی ول ی گراردو 

باور است    نیبر ا   س یبو   یمر  کهییتاجا  ،(Gnoli, 2011: p. 596؛  56  : 1351  سن، ستن ی کر 

  ن یبوده، بلکه ا  رگذاریتأث  دسیفرک  میتنها بر تعالنه  ،هانیک  یایزمان بعنوان ن  ۀ که اسطور

 .(225ـ226 /2 :1375 س، ی)بو است افتهیراه  یاورفئوس نییبه آ دسیفرک ق یاعتقاد از طر 

، برغم اذعان به باستان  رانیمتقدّم و ا   یونانی  ۀفلسف( در کتاب  53:  1393)  لفوا  نیمار

را    یزروان  تعالیم  ،فرکیدسیشناخت  مطابقتهای فراوان میان باورهای زروانی با مبانی کیهان 

و همچون بسیاری خاورشناسان، در دام خطایی   مفروض داشته  یزرتشت  نآییدر تقابل با  

 یباورها،  زرتشت  شیک  خیتار در کتاب  نیز    س یبو  یمرپیشتر    چنانکه  کننده افتاده است؛گمراه 

اند  یرا رفض و بدعت  یزروان از  آن را    دسیخوانده که فرک  ییگاتا  ل یاص  یهاشهیبرآمده 

ا و  کرده  بنمایهاقتباس  به  تعالیم  این  برایلبته  استبدل    ییه اورف  هایهشیندا  یی   شده 

خاستگاه، زمان، و ظهور    در مورد  یاختلاف رأ   ب، یترتن ی(. بد264ـ265/  2:  1375  ،سی)بو

  ن ییرا مستقل از آ  یزروان  ةقیطر  ،پژوهشگران  یهمواره سبب شده گاه برخ  یزروان  میتعال

زردشت   شیدر بطن ک  یحکم  یانیرا جر   قهیطر  نیا  یاری ؛ هرچند محققان بسبدانند   یزردشت

 (. Frye, 1959: p. 67; Gnoli, 2011: p. 596) اندبشمار آورده 



 

 

30 

   :سدینویپژوهشگران که مسبوق به سابقه است، م رادیا  نیا مورد در یخانیبابک عال 

ا   اشکال  با    پندارند ی افسانه م   ک ی را    سم ی محققان آنست که زروان   ن ی کار  و 

  یبکل   ی زروان   ة ش ی از اند   ی . تصور خاورشناس کنند ی به آن نگاه نم   ی نگاه رمز

  ی و مهر  ی زروان   م ی تعال   ی ا ی اح   ن ی که خود ع   ی اشراق   م ی باطل است و بمدد تعال 

را    یی مزدا   عت ی شر، چراکه  برد   ی پ   ها ی زروان   ی به معن   توان ی است، م   ی و مزدک 

بوده است    یی گانه سه   ی قتها ی طر   ، رد ی گ ی سرچشمه م   ی اله   ل ی و تنز  ی که از وح 

طر طر  ی زروان   قت ی بنام  طر   ی مهر  قت ی و  سه    ی ن ی د درست   قت ی و  هر  که 

در    ان ی اشراق .  اند ده ی است برجوش   قت ی حق   ن ی از گاهان زردشت که ع   قت ی طر

 ( 251  : 1400ی،  خان ی )عال   اند برآمده بوده   یی مزدا   قت ی و حق   قت ی طر  ی ا ی اح   ی پ 

اختصار به دو نکتة اساسی در اینباره اشاره خواهیم داشت: نخست، زمان و  در اینجا به

 خاستگاه طریقة زروانی و دوم، تبیین اشراقی توحید زروانی در بستر سنت مزدایی. 

  ن یتریمیقد  برخی پژوهشگران،  : گفت  دیبا  ی،زروان  ن ییآ  ینگیریدنکتة نخست و  درباب  

در    یکه در کرکوک فعل  اندهستناد  1ی الواح متعلق به قوم نوز  را   زروان  ۀ اسناد موجود دربار

تعلق    یلادمیش از  پ  م تا دوازده  مزدهیس  یهاالواح که به سده   نی در ا   .عراق سکونت داشتند

  ی به نام زروان شباهت دارد و نشان  رایکه بس  دشویم ده ید za-ar-wa-anبصورت  ینام ،دارد

کهن    یمدرک همچنین  (.  159  :1384؛ بهار،  147و    47  :1375)زنر    از قدمت آن خواهد بود

زروان    ری ش به تصوکه لوح منقّ   در دست است  لادیاز م پیش  هشتم  و   هفتم  سدۀ متعلق به  

 .  (54 :1393 ،)ولف است

  نیز اشاراتی به   باستان   ی و روم  ی ونان ی   ی گزارشها   ان ی در م لزم به یادآوری است که 

  370 ـ300)   2ی اودِموس رودس   آنها از آنِ   ن ی کهنتر   د ی شا ی یافت میشود که  باور مغان زروان 

ارسطو   ، پ.م(  » گفته    که   ( 47 ـ48  : 1375  ، )زنر باشد    ، شاگرد  م   ی گروه است    ان ی در 

زمان   قت ی مفهوم حق   ان، ی پارس  را  مکان   واحد  و  م   )زروان(  از    نامند ی )فضا(    وجودِ   آن و 

  ح ی نکته تصر   ن ی ا   ژه ی و ب خالق شر.    ی گر ی و د   ر ی خالق خ   ی ک ی اند:  آمده   د ی واحد، دو گوهر پد 

  منی اهورامزدا و اهر   ی عن ی   ، ی ک ی و تار   یی پدرِ روشنا   «، زمان »   معتقدند   ان ی شده که پارس 

 (.  Dhalla, 1938: pp. 331-332) « است 
 

1.  Nuzi 

2. Eudemus of Rhodes 



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

31 

 ی زروان  یمبان  یبا کوروش و بازخوان  دسیفرک  یاز همعصر  ینیپل  ی گواهپیشتر دربارۀ  

دوشن   ست،یبنون  لیچون ام  یمحققان  ی بگواهبدست او، سخن گفتیم. همچنین    زمان  نیدر ا

اندیشة زروانی    ،گرید  یار یو بس  برگیساموئل ن  کیهنر  من،یگ   شیاز ک  شیبه پپیشینة 

. اگر همة این قرائن را کنار نهیم، باید گفت  (34  :1384  ،مقدم  ی)جلال  گرددیزردشت بازم

ا دور  نییآ  نینفوذ  پژوهشگران  ی،هخامنش  ۀ در  اتفاق  مر  یمورد    تور آر  س،ی بو  یازجمله 

ن  ستنسن،یکر ؛  56  :1351  ،سنستنی؛ کر225ـ226  /2  : 1375  ،سی)بو  است  یولیگراردو 

Gnoli, 2011: p. 596  )  ،های زروانی  آشنایی و برخورداری فرکیدس از آموزه و بر این اساس

 بلحاظ تاریخی استبعادی ندارد.

، اوستادر  اما درباب نسبت اندیشة زروانی با سنت مزدایی و تبیین اشراقی آن، باید گفت:  

(  Bartholomae, 1979: p. 1703)  آمده   Zruvan  ای  zrvan  زمان بصورت  یخدا  اینام زروان  

( که  Jackson, 2004: p. 105آورده شده است )  «کرانهیب»  عنایبم  -akaranaو با صفت  

با  را  مطلق »   د ی آن  عرفان،   « دهر  اهل  زبان  به  الحقایق   و  بر    . د ی نام   حقیقة    گاهان بنا 

اند  برآمده   ی ی گانه ی از اصل    ، بد   ی نو ی و م   ک ی ن   ی نو ی م   ی عن ی ،  مینوی توأمان دو  زردشت،  

،  بدو اشاره شده است   Hvōلفظ    ا ب   که   همزاد، حقیقتی است لحدّ، و در رأس این دو که  

بند   در    30یسن  از    سوم در  را  همزاد هستند، خود  که  آغازین،  مینوی  میخوانیم: »دو 

 خواب ]من[ آشکار ساختند. راه ]و روش[ اندیشه، گفتار و کردار آن دو مینو دوتاست« 

(Humbach & Ichaporia, 2019: p. 31  .) 

است و   یزردشت  عتینشانگر باطن شر   ، گاهانپس از    ۀدر دور  یزروان  ةقیطر 

  ، انیزروان. نزد  ستیزرتشت ن  شیدر ک  یبدعت  ،شناسان برخلاف نظر اکثر خاور

 ی ( برآمده است. برای)لبشرط مقسم  از زروان مطلق  منیو اهرهرمزد  توأمان  

  ی کرد و پ ییرا رمزگشا یمقدس زروان ةلزم است قص  ی،زردشت دیدرک توح

از   چگونه  که  نوران  « نیق»یبرد  اصل  از    یزروان،  اصل    «شک»و  زروان، 

و جمال  روانز  نیقیآمد.    دیپد  یظلمان مهر  به صفت  است  و شک    ،اشاره 

  ،زروان اشاره است به صفت قهر و جلال. آن لطف و قهر و آن جمال و جلال

ذات   جا  ییگانهیاوصاف  خود  بودن  مطلق  با  که    ی باق  ر یغ  یبرا  ییاست 

 .(235 :1400 ی،خانی)عال گذاردینم



 

 

32 

دیگر،   بزرگ  تیهوببیان  مظهر  دو  در  جلال  و  جمال  صفت  دو  به    ی کی  ،مطلقه 

گفته    انیزروان  انیظاهر آمده است. در ب  ، )اهرمن(  وینیمانگره   یگر ی )هرمزد( و د  وینیمسپنته

شده است.   ده ییزا یو «شک»از  وینیمزروان مطلق و انگره  «نی ق»یاز  وین یمشده که سپنته

م  نی قی  ن یا   یبه حق معن  یوقت ا  میابییدرم   ،میشیاندی و شک  دو  ن یکه  اسم    ، هر  دو  با 

م   «جلال»و    «جمال » مطابق  ا  «ن یق»ی  را یز   ،افتدیحق  خلق    ن یزروان  در  او  که  بود 

 ی بود که او در خلق ظاهرشدن  ن یاو ا  «شک»است )وصف جمال و اسم الظاهر( و    یظاهرشدن

 (. 71 :1379همو، ) )وصف جلال و اسم الباطن( ستین

 گیرینتیجه جمعبندی و 

واکاو  نیا با  م  ،یخیتارـیقیتطب  یپژوهش  نشان  د  دهدیبوضوح   دسیفرک  دگاه یکه 

(،  نی)زم  «ی»خرونوس« )زمان(، »زاس« )آسمان( و »ختون  یِبر سه اصل ازل  یمبن  یروسیس

اسطوره  صرفاً  سنت  از  برآمده  بازتاب  ،یونانی  یینه  عم  افتهیساختار  یکه  از    یفلسف  قاًیو 

ا  یزروان  شناختهانیک همسان  نیاست.  و  در  نه  یمطابقت  بلکه  نامها،  به  معطوف  تنها 

 هیزمان و علت اول  یخدا  هخرونوس بمثابگانه آشکار است:  اصول سه  نیا  یکارکرد  ینقشها

ب  قاًیدق  ،یدسیدر نظام فرک اکرانه« )زمان  عمل    یزروان   نیی( در آکرانیمطابق با »زروان 

( است.  منی هرمزد و اهر  ای  وینیمو انگره   وینیممتضاد )سپنته  ةدوگان  بخشش یکه زا  کندیم

بلکه در مقام    ،یشاسقراطیپ  یمیحک  هرا نه صرفاً بمثاب  دسینوشتار، فرک  نیا   ب،یترتنیبد

  ی از حکمت شرق  نیادیبن  میمانده در انتقال مفاهمغفول   یادیو تا حد ز  یاتیح  ،واسط  ییهحلق

 میداند. یثاغوریف ةشیبه اند

فرض  گفتنی که  تعال  دسیفرک  یریرپذیتأث   یةاست  قرابتها  ،یزروان  میاز  بر    ی افزون 

با کوروش    دسیفرک  یبرخوردار است. همعصر  زین  ی خیمستحکم تار  ةاز پشتوان  ، یمفهوم

را به   یتعامل فکر   نیامکان ا  ،یهخامنش  ۀ در دور  یزروان  نییآ   ۀ و نفوذ گسترد   یهخامنش

که با استناد به قدمت   یمنتقدان دگاه یبر د ماًیمستق  افته،ین ی . اسازدیمحتمل بدل م یتیواقع

وارد    یجد   ینقد  کنند،یرا انکار م  یچهارم  شاقرنیپ  ریتأث  هرگونه  ،یظاهراً متأخر متون زروان

و    لادیاز م  شیششم پ  ۀ کم تا سددست  شهیاند  ن یا  یهاشهیکه ر  دهدیو نشان م  سازدیم

  ی گاهشمار  نیا  حیپژوهش حاضر با تصح  ن،یدارد. بنابر  ادامه  ، دسیفرک  اتیهمزمان با ح

 .آوردی را فراهم م یانتقال فکر نیا  رشیپذ یلزم برا یخینادرست، بستر تار



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

33 

 افتهی  ن یفلسفه دارد. ا  خیدرک ما از تار  یبرا  یشگرف  یامدهایپ  نه،یرید  وندیپ  نیا  کشف

نبوده،    ونانیبرآمده از خاک    کسره ی  ی فرزند خلف  «،یونانیآنست که حکمت موسوم به »  دیمؤ

باستان   ران یا  یسنت حکم  ژه یبو  ،یکهنتر شرق   یفکر  یانهایبلکه از همان آغاز، وامدار جر

بر وحدت    ژه یو   دیبا تأکـ  یحکمت اشراق سهرورد  یچارچوب نظر  ر،یمس  ن یبوده است. در ا 

  ی بعنوان لنگرگاه  ـ(یثاغوری)ف  ی( و غربی)خسروان  یجانب شرق  وندیو پ  حکمت  یازل  ۀ ریخم

  ی . خوانش اشراقمیسازددو سنت بظاهر مجزا را فراهم    نیا  یشگی امکان فهم همر   ،کمحمست

مشترک   یهابه هسته   ،یخیو تار  ییظواهر اسطوره   یاز ورا  توانیمکه چگونه    آموزدی به ما م

 . افتیجهان باستان دست   یدر دو سو ی حکمت نوران

 یشناختهانینظام ک  نینخست  یبا صورتبند   ،یروسیس  دسیگفت فرک  توانیم  سرانجام

  ةحلق  ک یدر نقش    ،یمتعال  ینیآفرهان یکه در آن »زمان« در مقام ذات ک  یونانیمنسجم  

، یفکر  یسنت غن  نیظاهر شد و ا  یثاغوریو حکمت ف  یزروان  دیتوح  انیم  یواسط فرهنگ

 را شکل داد.  یثاغوریمکتب ف یفکر یادها یبن

   نوشتهاپی

 

گفت    شدۀ نام زرتشت است و با توجه به ریشۀ ایرانی نام این شخص، باید   زاراتاس، صورت یونانی .  1
 پیامبر ایرانی.  ،حکیمی است مغانی و نه زردشت

به:  .  2 بنگرید  بیشتر،  آگاهی  هخامنشی برای  فنیقیۀ  اجتماعی   گولوف ی ج   م ی واد   ۀ نوشت   تاریخ 
(Jigoulov, 2010)،    و به    کندیم  یبررس  یهخامنش  ۀدر دور  ی راقینیف  ی شهرها  یاجتماع  خ یتارکه

اقتصاد فرهنگ  یتعاملات  امپراتور  نیا  نمیا  یو  و  مورد.  پردازدیم  یهخامنش  یشهرها    این   در 
در   ه یقینف  ی عباد  ینهاییبر آ   هیاول  ی زرتشت/ یهخامنش  راتیتأث»با عنوان    یی مقاله  دینی،  راتیتأث

میپردازدIdri, 2023)  ی«هخامنش  ۀدور این مهم  به  آ  (  عناصر  بصورت   یزرتشت  ن ییکه چگونه 
 . اندگذاشته  ریتأث هایقین ف یمذهب ینهاییبر آ ،یتعاملات فرهنگ قیو از طر میرمستقیغ

او،    لز یمحققان همچون د  ی برخ.  3 از  اند گفته  «خوسیپنتام»را    دسیعنوان کتاب فرک   ، گریو پس 
محراب »مانند    «ارتگاهیزبه »  نیهمچن  ی«؛گوشه، شکاف، فرورفتگ»  یعنی  خوس،یپنج م  یبمعن

منیز    یی«در گوشه   یکوچک خانگ  که    فیلسوفان پیشاسقراطیدر کتاب مرجع  اما    .شودیترجمه 
اسکوف  ونیتوسط کرک، ر با ذکر دلا  لدیو  شده   دهیگزبر   خوسیهپتام  ی محکم،لینگاشته شده، 

 (.Kirk et. al, 1983: p. 50) است



 

 

34 

 

 منابع 

 تهران: حکمت.  ،یسهرورد ۀو شهود در فلسف شهیشعاع اند( 1389) نیغلامحس ،ینانید یمیابراه 

الاطباءعیون  (1349)  بعهیاصی ابابن طبقات  فی  س  ،1ج ،  الأنباء  محمود   دجعفریبکوشش  و  غضبان 

 تهران: دانشگاه تهران. ی،آبادنجم 
 ، دیفؤاد سع   قیتحق  ،طبقات الأطباء و الحکماء(  ق1405)ی  بن حسان اندلسمانیداوود سل  یأب،  جلجلابن

 . مؤسسة الرسالة: روتیب

 تهران: اطلاعات.  ،جمویخد نیحس حی، تصحیةالاضحو ةرسال( 1364) نایسابن
 .رانیا یتهران: دانشگاه علوم پزشک ،الحکم و محاسن الکلم  مختار ( 1387) فاتک، مبشرابن

بررس1392)  درضایحمی،  رستم  یاردستان عرفان:  در  »زروان  ادب  ۀمقول  ی(  در  ،  انه«یصوف  اتیزمان 

 . 63ـ84، ص14، شمارۀ عرفانیات در ادب فارسی

 تهران: طرح نو.ترجمۀ محمدحسن لطفی،  ،مابعدالطبیعه( 1385) ارسطو
الیاس؛  میمر،  انیاسد نورایی،  )بیگ؛  افضل( »1398زاده، خلیل  نظرگاه  در    ن یالدنسبت دهر و زمان 

 . 31ـ59، ص12، شمارۀ حکمت معاصری«، کاشان

 زاده، تهران: گسترده. یصنعت ونیهما ۀترجم ، انیهخامنش :زرتشت شی ک  خیتار ( 1375)ی مر س،یبو

 ، تهران: آگاه. پژوهشی در اساطیر ایران( 1384، مهرداد )بهار

محمدسع  ،یجیلاه  ییبها مثال   هینور   ۀرسال(  1372)  دی محمدبن  عالم   نیالدجلالسید    حیتصح  ،در 

 . یاسلام غاتیتهران: سازمان تبل ی،انیآشت

پژوهشنامۀ    «،اشراق  خیش  دگاهیاز د  یثاغوریو ف  یحکمت خسروان»  (1396)  زهرا  ،زارع  ؛شهرام   ی، پازوک 
 . 1ـ25، ص16شمارۀ  ،عرفان

 تهران: حکمت.  ی،حسن فتح ۀترجم ،ونان یفلسفه  خی تار  اتیکل( 1394) تسلر، ادوارد

، تهران:  اصالت زمان  یبر مبنا  یزرتشت  یعرفان ـی : مکتب فلسفیزروان  نیآئ  (1384، مسعود )مقدم یجلال

 امیرکبیر. 

 تهران: صفا.  ،ونانی لسوفانیف نینخست( 1370) نیالدشرف  ،یخراسان
 تهران: نشر مرکز.  ی،بهراد رحمان ۀترجم ،فیلسوفان یونان( 1387) وسیلائرت وگنسید

 ی، تهران: فکر روز. قادر موری ت، ترجمۀ یگر یزرتشتزروان یا معمای ( 1375زنر، رابرت چارلز )
کربن    یو مقدمه هانر  حیتصح  ،اشراقمجموعه مصنفات شیخ (  1380)  ییحالدین یشهاب   ،یسهرورد

 . یو مطالعات فرهنگ یتهران: پژوهشگاه علوم انسان گران،یو د

 تهران: هرمس.  ،ییاوستا ق ی در نصوص عت یعرفان فیلطا یبررس( 1379) بابک ،یخانیعال



 

 

 ...  های زروانی در حکمت فیثاغوریخوانشی اشراقی از بازتاب اندیشه؛ زهرا زارع

35 

 

اشراق(  1400)  ----- اب  شاهنامه   یرموز  س  اتی)شرح  داستان  رموز  مؤسس  ،(اوخشی و حل   ۀ تهران: 

 .رانیا ۀ حکمت و فلسف
 تهران: دانشگاه تهران.   ی،دارائ  نیبکوشش به  ،تاریخ الحکماء(  1371بن یوسف )ابوالحسن علیی،  قفط

 سینا. ، تهران: ابنیماسی دی رش ۀمرجت ، انیاناسس اندر زم رانیا( 1351) ورآرت، نسنتسیرک 
پژوهشنامه ادب  ، «یفردوس ۀ شاهنامدر   یزروان ۀتفکر و فلسف  ی هاهی( »بنما1387معصومه ) ، انیمیکر

 .96ـ155، ص7، شمارۀ حماسی

بر اساس  یزروان شناخت هانیک  یزروان و بررس ۀبه فلسفه و اسطور ی( »نگاه 1400مرجان )، وانپوریک 

 .153ـ174، ص2، شمارۀ پژوهشنامه فرهنگ و زبانهای باستانی ، «یسه متن پهلو

قوام   یمهد   ۀترجم  ، انیثاغور یو ف  ثاغورسیف،  3ج   ونان، ی  ۀفلسف  خ یتار (  1375)ی.  . سیک   .ویدبل  ،یگاتر

 تهران: فکر روز. ،یصفر
 ،سازگار  لالی  ۀ ترجم  ،باستان تا رنسانس  ونان یفلسفه غرب از    خی خرد، تار   یایرؤ(  1384)ی  آنتون  ب،یگاتل

 تهران: ققنوس. 
 . یو فرهنگ یتهران: علم ی، خیرضا مشا ۀترجم ،نامهکوروش ( 1388) گزنفون

مکتوب   ۀ انیعام  یهادر قصه  یزروان  ی»بازتاب باورها(  1399)  رعباسی ام  ،فریزیعز  ؛ دیام  ی،عنبرگل

 .51ـ76، ص86، شمارۀ تاریخ ایران، «یرانیا

 مرکز.نشر تهران:  ،یهاشم  میحک زیپرو  ۀترجم ،ثاغورثیسرگذشت ف( 1366) تریپ گورمن،
 حوزه و دانشگاه. یتهران: دفتر همکار، 1ج   ،غرب ۀفلسف خ ی تار ( 1377)ی مصطف ان، یملک

  تهران:   ی،فراهان  اوشیس  ۀ ترجم  ،فلسفۀ یونانی متقدم و ایران باستان(  1393)  ونایکولاین  نا یمار  ولف،

 حکمت. 

 ی، حسن فتحۀ ترجم ،غرب از آغاز تا افلاطون ۀفلسف خیتار  ،انییو الئا انیثاغور یف( 1392) ادوارد ،یهاس

 تهران: حکمت. 
 تهران: حکمت. ،فرنودفر دهی فر ۀترجم ، ونانی لسوفانیف نینخست  اتیاله( 1392ورنر ) گر،ی

Bartholomae, C. (1979). Altiranisches wörterbuch. Berlin: Walter De Gruyter . 

Cassirer, E. (1969). Philosophie der symbolischen formen. Zweiter Teil, Das mythische 

Denken . 

Chroust, A. H. (1980). The influence of Zoroastrian teachings on Plato, Aristotle, and 

Greek philosophy in general. The New Scholasticism, vol. 54, no. 3, pp. 342-357. 

Dhalla, M. N. (1938). History of Zoroastrianism. New York: Oxford University Press. 

Frye, R. (1959). Zurvanism again. The Harvard theological review, vol. 52, no. 2, 

Cambridge University Press . 



 

 

36 

 

Gnoli, G. (2011). Dualism. Encyclopaedia of Iranica, vol. VII, Fasc. 6. Iranicaonline: 

iranicaonline.org٫dahr (accessed December 28, 2013).  

Guenon, R. (2004). The spiritist fallacy. trans. by A. Moore & R. P. Coomaraswamy, 

New York: Sophia Perennis. 

Humbach, H. & Ichaporia, P. (2019). Avesta-Pārsī-anthology: The eastern Iranian sacred 

tradition in text and translation. Reichert Verlag . 

Idri, M. (2023). Achaemenid/early Zoroastrian influences on phoenician Cultic 

practices during the Achaemenid period. Journal of eastern mediterranean archaeology 

and heritage studies. Retrieved from Haifa University Research Portal. 

Jackson, A.V. W. (2004). An Avesta grammar in comparison with sanskrit. Stuttgart: W. 

Kohlhammer. 

Jigoulov, V. (2010). The social history of Achaemenid Phoenicia: Being a city under Empire. 

London: Routledge.   

Kirk, G., Raven, J., & Schofield, M. (1983). The presocratic philosophers. Cambridge 

University Press . 

Liddell, H. G., Scott, R., & Jones, H. S. (1996). A Greek-English lexicon. Oxford : 

Clarendon Press. 
Pseudo-Ammonius (1989). Die Doxographie des Pseudo-Ammonios: Ein Beitrag zur 

neuplatonischen Überlieferung im Islam. ed. & trans. by U. Rudolph. 

Abhandlungen für Kunde des Morgenlandes, 49.1; Wiesbaden: Franz Steiner. 

Schibli, H. S. (1990). Pherekydes of Syros. Oxford University Press . 

Walbridge, J. (2000). The Leaven of the ancients: Suhrawardi and the heritage of the Greeks. 

State University of New York Press. 
West, M. L. (1971). Early Greek philosophy and the Orient. London: Clarendon Press. 

 

 


