
 

 

145 

DOR: 20.1001.1.20089589.1404.16.1.4.8 

 

 انسان:    هویت   ة مسئل 

   از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت جمعی الهی عطار 

 *محمدعلی عباسیان چالشتری

 چکیده
  ، ت ی هو   ن ی ا   ا ی ، آ پاسخ مثبت است اگر  و  ند؟  دارای هویت انسانها    ا ی آ این پرسشها که  

که ما    دارند در کانون چیزی قرار    ؟ ی راله ی غ   ا ی است    ی اله   ؟ ی جمع   ا ی است    ی فرد 
از زمان دکارت م مینامی   ت« ی هو   ة آن را »مسئل  ا تاکنون   .  به محور    پرسشها   ن ی ، 

 پرسشها،   ن ی در پاسخ به ا   اند. شده   بدل انسان    ت ی هو   ی تأملات فلسفی پیرامون اصل 
او  پیروان مدرن  و  اعتقاد    ی برا   ی راله ی و غ   ی فرد   ی ت ی به هو   دکارت  پیدا  انسان 

نوعی  به    ز ی ن   دارشناسان ی از پد   ی گروه   و شده،    ت ی منکر هو   ی بکل   ، لویناس ند ا کرده 
با  دکارتی دربارة هویت،    اندیشة   ند. ا باور پیدا کرده   « ی راله ی غ   ی جمع   ت ی هو »شبه 

دیدگاه پدیدارشناسی بر   گره خورده است، درحالیکه   « ی معرفت   ی نهمان ی »ا   هوم مف 
نظریه  که    اند گرفته   اشکال بر او  مخالفان دکارت    . مفهوم »بیناانفسیت« تأکید دارد 

  من که  این   تنها بودن من در جهان و   یعنی   ، « گرایی خودتنها به »   وی فردی    هویت 
. با این حال، قرنها پیش  منجر میشود   ، هستم که میتوانم بدانم وجود دارد   کسی تنها 

  ، الطیر منطق مدرنها و پدیدارشناسان، عطار نیشابوری در  از امثال دکارت و پست 
یی متمایز درباب هویت  گیری از زبان رمزی و رویکردی تلفیقی، نظریه با بهره 

 
 abbasian@pnu.ac.irاستاد گروه فلسفه و کلام اسلامی، دانشگاه پیام نور، تهران، ایران؛    *

  

http://hop.mullasadra.org/Article/37394
http://hop.mullasadra.org/Article/51391
http://hop.mullasadra.org/Article/45116
http://hop.mullasadra.org/Article/45116
mailto:abbasian@pnu.ac.ir


 

 

146 

یی که عناصری از پدیدارشناسی و نظریة دکارتی را  انسان ارائه کرده است؛ نظریه 
در خود دارد و مفاهیم »بیناانفسیت« و »اینهمانی معرفتی« را در بستری عرفانی  

هویت    ة ه، ما این نظریه را با عنوان »نظری و الهیاتی بازخوانی میکند. در این مقال 
یی که میتواند افقهایی  جمعی الهی انسان« معرفی و تبیین خواهیم کرد؛ نظریه 

 تازه در فهم انسان و هویت او بروی ما بگشاید. 

هویت، اینهمانی معرفتی، بیناانفسیت؛ دکارت، لویناس،    ةمسئل  کلیدواژگان:

 شناسی، عطار.پدیدار

 *  *  * 

 مقدمه 

هویت فردی است یا جمعی؟    این   دارای هویتند،هستند؟ و اگر    1هویت   ایآیا انسانها دار

توجه و  در مرکز تاکنوناز زمان دکارت اینها پرسشهایی هستند که  سکولار است یا الهی؟

اند و طبیعتاً پاسخهایی متفاوت نیز به آنها ر گرفتهی مختلف از فیلسوفان قرای گروهها ةمداق

داده شده است. این پرسشها محور بحثی هستند که این مقاله آن را »مسئلة هویت« مینامد. 

مسئلة هویت یکی از مسائل مهم و زیربنایی در ادبیات فلسفی بشمار میرود. این مسئله در 

برخی حوزه  مثل »مدرن پیدایش  اخیر،  در دو سه قرن  فلسفی  و جریانهای  و    2گرایی«ها 

کننده داشته است. امروزه »هویت« بعنوان  نقشی برجسته و تعیین   3گرایی« »پسامدرن 

اشکال   و  ابعاد  در  بلکه  نیست،  بالا محدود  پرسشهای  به  تنها  دیگر  یک مسئلة مهم، 

حوزه   گوناگون،  از  بسیاری  روان در  اجتماعی،  علوم  مانند  علوم،  و  سیاست، ها  شناسی، 

فرهنگی، منطق، فلسفه و الهیات، محور بحثها، گفتگوها و تحقیقاتی گسترده  مطالعات میان

 قرار گرفته است. 

هویت  مسئلة    درمورد سه اندیشه یا گفتمان فلسفی اصلی و پرطرفدار    ،های اخیردر سده 

مدرن، و مدرن، گفتمان پست  ة: اندیشاندتهگسترش یاف  و  شکل گرفتهزمین  در مغرب  انسان

 
1. identity 
2. Modernism 
3. Postmodernism 



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

147 

د:  برمیگرد، به این مسئله  اجمالبهاین سه اندیشه یا گفتمان،    تفاوت اصلی .  1شناسی پدیدار

آن هویت فردی است یا جمعی، الهی است یا غیرالهی،  ،دند و اگر دارنهویت دار هاآیا انسان

اساساً   آنکه  باورند  هستند،  پیرو دکارت  ی کهگرایان؟ مدرنهویتندفاقد    آنهایا  این  که   بر 

هویت    اساساً هر نوع مدرنها  پستاما  ند،  هستفردی و سکولار    یهویت دارای  اشخاص انسانی  

  هویت جمعیشبه  نوعی  بهنیز  پدیدارشناسان    و بسیاری ازثابت را برای انسان انکار میکنند،  

 .قائلند هاغیرالهی برای انسان و

 پیوند هویت با اینهمانی معرفتی 

  2اینهمانی یا همانستی معرفتی  مفهوم با  ،  خواهیم داد  شرحکه  آنگونه  ،هویت انسان  ةمسئل

اینهمانی  ارتباطی نزدیک و وثیق استدارای   انواع.  یکی از آنها   کهمختلف دارد    ابعاد و 

را بعنوان یک رابطة   3»آگاهی« یا »علم« ،»معرفت«ما معمولاً »اینهمانی معرفتی« است. 

این رابطه، شخصی قرار دارد که دارای معرفت است    سوی  در یک  دوسویه تصور میکنیم. 

.  ده میشود« نامیمعلومچیزی قرار دارد که »  ،دیگر  سوی  و درگفته میشود،    «عالِمو به او »

فلسفی ادبیات  بهمغرب  رایج  در  اغلب  که  زمین،  علم    شخصی    است  معرفت  ودارای 

آنچه  و    ،4»سوژه«  اگر  .  میگویند  5»ابژه«،  تعلق میگیردبه آن  معرفت  به  من  برای مثال، 

، من عالِم یا سوژه حالتدر این    ،دارد   قرار  من  مقابلمعرفت دارم که یک درخت گلابی  

 .محسوب میشود من  ة معلوم یا ابژ  ،درخت گلابیآن هستم و 

که میان سوژه و ابژه اتحاد معرفتی برقرار باشد،    زمانی شکل میگیرد  اینهمانی معرفتی

همان ابژه باشد. آگاهی من از  نیز  معرفتی همان سوژه و سوژه    از حیث ابژه    معنا کهبدین

آگاهی من از خودم بعنوان کسی    ،م آگاهی دارم، و ببیان دیگرخودم بعنوان کسی که از خود

از اینهمانی معرفتی است. در این مثال، روشن  که دارای خودآگاهی هستم، مثال و مصداقی  

را تجربه    مبر خود  مخودمعرفتی  و حضور    آگاهی دارم  ،از خودم بعنوان ابژه   ،من بعنوان سوژه 

من بعنوان سوژه و خودم   انیمثال، م  نیدر ا  ستم.ه  یخودآگاه  یدارا  گر،یدبعبارت    کنم؛یم

 
1. Phenomenology 
2. cognitive identity 
3. knowledge 
4. subject 
5. object 



 

 

148 

ابژه  معرفت  یی رابطه   ،بعنوان  اینهمانی  نوع  است.  ی از  ف  یاریبس  برقرار  مدرن    لسوفانیاز 

  فایها انانسا  تیهو  دهنده درشکل  سازنده و   ینقش  است که  نوع از اینهمانی  نیمعتقدند هم

 .کندیم

 غیرالهی انسان دکارت و نظریة هویت معرفتی فردی 

اصل نظر  یبرا  یمرجع  دربار  یةشناخت  کتاب    ت ی هو  ة دکارت  .  اوست  تأملاتانسان، 

  ق وثی یکه ارتباط دهدیانسان ارائه م ت یاز هو بیینیاثر، ت ن یاول و دوم ا تأملاتدر  دکارت

  ی بخش   ةمطالع  ،یدکارت  نییاز پرداختن به جوهره تب  شیدارد. پ  یبا مفهوم اینهمانی معرفت

  یچگونگ یبخش بخوب ن یچراکه ا ،سودمند خواهد بود اریکتاب بس  نیتأمل اول ا  مقدمهاز 

 .سازدیمخاطبان روشن م یرا برا ت یهو ةورود دکارت به مسئل چرایی و 

ام چه بسیار بودند اعتقادات کاذبی که از  اینک چند سالی است که دریافته 

مشکوک بود هر چیزی  اول جوانیم آنها را صادق انگاشته بودم و تا چه حد  

که من از آن زمان بر این اساس بنا کرد بودم؛ و از آن زمان من متقاعد  

  ة شدم که باید یک بار برای همیشه بطور جدی به رها ساختن خود از هم 

میخواستم   در صورتیکه  و  پرداخته  بودم  پذیرفته  را  آنها  قبلاً  که  عقایدی 

دوباره و از پایبست شروع    ، بنیانی محکم و همیشگی در علوم تأسیس نمایم 

برای طرحی    ، به ساختن نمایم. ... بنابرین امروز در موقعیتی کاملاً استثنایی 

ام )و خوشبختانه  ی آزاد ساخته ی که در نظر دارم ذهنم را از هرگونه مشغله 

ت  آنجاییکه در گوشه أ تحت  از  ندارم( و  آرام  ی ثیر هیچ احساسی هم قرار  ی 

اطمینان  فرصتی  خود  ساخته بخ برای  فراهم  با    کم دست   ، ام ش  میخواهم 

عقاید قبلیم مبادرت نمایم.    ة سازی کلی هم به دگرگون   فراغ بال جدیت و  

منظور  این  برای  هم   ، اکنون  نشان دهم که  نیست  کاذبند   ة ضروری    ، آنها 

ل نشوم. اما از آنجاییکه دلیل مرا از پیش  ی شاید هیچگاه به این منظور نا 

تردید  از پذیرفتن مطالبی که کاملاً یقینی و غیرقابل قانع میسازد که در پرهیز  

نیستند نباید دقت کمتری بخرج دهم تا آن مطالبی که نزد من آشکارا کاذب  

برای شک پیدا  بنظر می  بتوانم در هر یک از آنها دلیلی  اگر  بنابرین  آیند، 

هم   همین   ، کنم  طرد  توجیه  بود   ة برای  خواهد  کافی  من  سوی  از    آنها 

(Descartes, 1911: meditation 1).       



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

149 

اول شخص    استفاده از ضمیرخود را با    تأملاتدکارت کتاب  چنانکه مشاهده میشود،  

را محور    که من دارای آنهاست  اعتقاداتیو تأمل در من و تردید در آغاز کرده  مفردِ »من«  

رد را اتخاذ ، نیز همین رویک1گفتار در روشاو در کتاب مهم دیگر خود، یعنی  .  قرار داده است

هدف اصلی  کرده و »من« و »من متفکر« را نقطة آغاز معرفت و آگاهی درنظر گرفته است.  

 بیان میکند، اینست که ببیند آیا میتواند   تأملاتدر    نطور که خودشآ،  این روش  دکارت از

اعتقادی )یا اعتقاداتی( یقینی را پیدا کند و بر روی آن )یا آنها(    دارد،که    از میان اعتقاداتی

ز  ا  یا خیر.  بنا سازدرا    تردیدناپذیرمعرفتی یقینی و    نظامیک ساختمان یا  بنا،  بعنوان سنگ

یقینی    اعتقاداتروی    بنا میشود که بر  زمانیتنها    دکارت، ساختمان معرفتی یقینی  دیدگاه 

ی هستند  اعتقاداتنظر دکارت    یقینی از  اعتقادات.  گردد، استوار  بنا ، بعنوان سنگتردیدناپذیر

افزون  ندارد.    ،بر صادق و موجه بودنکه  آنها وجود  نیز در  اعتقاداتامکان تردید   دکارت 

  او   .دربارة آنهاستحکم یقین    تردید در آنها درهرگونه  که    میداند  اعتقاداتی  را   تردیدناپذیر

را    سنجی نظام معرفت یقینی،موردنظر، یعنی امکانف  نزدیکترین راه برای رسیدن به هد

ابتدا که  میداند  دست  اعتقادات  این  چند  به  را  اصلی   ةخود  و  کرده   کلی  پس  س  ،تقسیم 

قرار دهد تا ببیند این تردیدها درنهایت او را به کجا تردید  را مورد  آنها    تمامی  ،بمرحلهمرحله

 .  میرساند

ن  نیبد بررس   ک یکه هر    ستیمنظور لازم  اک  ، مینما  یرا بطور خاص    ن یه 

سقوط    ریناگز  بستهایپا  یرانی و  نکه یا   ة واسطب  را ی ز  ، خواهد بود   فرجام بی  ی کار

خواهم   یتنها متعرض آن اصول من ابتدا ،بنا را بهمراه خواهد داشت ماندهیباق

 .(Ibidاست )من بر آنها استوار  ی قبل دیشد که تمام عقا 

ی که من تاکنون  اعتقادات  همةاین تردیدها سرانجام دکارت را به اینجا میرسانند که شاید  

  ر مطلق وقادر و شر  یتوسط موجوددرحقیقت    ،خود را عامل آنها و آنها را صادق میدانستم

دکارت   و در من قرار داده شده باشند. درواقع منِ  خلق گردیده   ـمینامد»شیطان«  آن را  که  ـ

نیستم بلکه شیطان بدلیل قدرت مطلقی که دارد و هرکاری را میتواند   عتقاداتا سوژه این  

 و شرور کارفریب ،را در من ایجاد کرده است. اما این شیطان اعتقاداتآن  ،با من انجام دهد

 
1. Discourse on the Methods 



 

 

150 

صادق نمیتوانند    ،او  توسط  در من پدید آمده    اعتقاداتهیچکدام از    پس   هست،  نیزمطلق  

ب  ند،کاذب   اعتقاداتآن    ةباشند. درواقع هم چنان  شرارت بیحدوحصر خود مرا    ااما شیطان 

نمونه، یکی    رایصادق هستند. ب  نیز  محصول خود من و  اعتقاداتخیال کنم آن    که  دفریبمی

آن را    ،شیطان  ءده است و من هم تحت تأثیر القادر من ایجاد کراز اعتقاداتی که شیطان  

میدانم ب»است که    اعتقاداین    ،صادق  داردجهانی  از من وجود  درواقع  در  «؛یرون  حالیکه 

 طور نیست و هیچ جهانی بیرون از من وجود ندارد. این 

مرحلة سلبی و    است: مرحلة  دو مرحلهدارای    تأملاتاز دیدگاه خود در  دکارت    تبیین

 ة دکارت وارد مرحل  ،از اینجا ببعد  او بود؛  نظریةسلبی    ةمرحل  آنچه تا اینجا دیدیم،ایجابی.  

او میگوید:    .و سعی میکند به بازسازی بنیانهای معرفت بپردازد  ایجابی دیدگاه خود میشود

من )دکارت( بوضوح  برغم امکان اینکه همة آنچه میدانم، چیزی جز فریب شیطان نباشد،  

 ،اموده درحال تأمل و فکر ب  ،امخودم بوده   اعتقاداتمیدانم در تمام مدتی که مشغول تردید در  

خودم تردید میکردم، از    اعتقاداتزیرا تردید خود نوعی فکر است. من هنگامیکه داشتم در  

حال تردید، فکر و تأمل است، بطور مستقیم و بیواسطه آگاهی    که در  عنوان کسیبخودم،  

نمیتوانست کاری   ،داشتم و شیطان حتی اگر تمام قدرت و فریبندگی خودش را بکار میگرفت

مراحل    ة درحال تردید، فکر و آگاهی از خودم نباشم. من در هم  ، در آن هنگامکند که من  

 ،ین آگاهیهمو در    ،آگاهی دارم  موجودی آگاه از خویشتن،از خودم بعنوان    ،تفکر و تأملاتم

درمی  تمایز  و  که  بوضوح  جز  به  یابم  دیگری  کس  هیچ  و  چیز  دارم. نتکیه    ،خودمهیچ 

وجود جوهری است که    ،وجود من  ة نحوک میکنم که  من با وضوح و تمایز در  درحقیقت،

 ی آگاه نیستم. پس یا ذات چیزی جز جوهرو من  ؛عین آگاهی است

که من فکر  ی مادام   ما ا   ، دهد   ب ی مرا فر  خواهد ی هر قدر که م )شیطان(  بگذار او  

ما    ... نباشم   ی زی باعث شود که من چ   تواند ی هرگز نم ،  هستم   ی زی چ   کنم ی م 

  «، من وجود دارم ،  من هستم » که    ه ی قض   ن ی که ا   م ی برس   جه ی نت   ن ی به ا   د ی با 

 ضرورتاً صادق است   ، م ی در ذهن تصور نما   ا ی هر زمان که من آن را ادا نموده  
(Ibid: meditation 2 .) 

  مشخص »اینهمانی معرفتی« و »هویت«،    فوق از  تعاریف ارائه شده   به  توجهاکنون با  

با خودم بعنوان    ،خودم آگاهی دارمی که از  یمنظر دکارت، من بعنوان سوژه   میشود که از



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

151 

است  ییابژه  آگاهی  این  متعلَق  و   ، که  که سازنده  است  اینهمانی  و همین  دارم  اینهمانی 

  ا و مقوّمدارای آگاهی، مبن  یبعنوان جوهر  ،هویت من است. آگاهی من از خودم  ة دهندشکل

ندارم.   دیگری  آگاه هستم، هویت  جز آنکه جوهر فردیِ  هویت من قرار میگیرد. اساساً من

ی  صرفاً معرفتی است. از دیدگاه دکارت، تمام  نیزمن دارای هویت فردی هستم و این هویت  

میتوانم    انواع من  که  یابمعرفتهایی  دست  آنها  مابعدبه  معرفتهای  مثل  الطبیعی، م، 

که همان معرفت من از خودم بعنوان    بنیادیتجربی و اخلاقی، از یک معرفت پایه و  ـعلمی 

آگاهی دارم و   ،میگیرند. من از خودم بعنوان جوهری آگاه  نشئتهر دارای معرفت است، جو

من در این آگاهی    . در این آگاهی هیچکس یا چیز دیگری غیر از خودم را درک نمیکنم

  ، نیستم، خواه آن چیز یا کس  وابسته  کسی غیر از خودمهیچ  استقلال دارم و به هیچ چیز یا  

قادر و شر آگاهی  وموجودی  بنام »شیطان« باشد و خواه خداوندی قادر و مهربان. من  ر 

 ام. خودم، که جوهری عین آگاهی است، بدست آورده  ةخودم از خودم را تنها از ناحی 

 است؛   هویتی سکولار و غیر الهی  ،دکارتیدر اندیشة  هویت معرفتی    ،که میبینیمچنان

این هویتهر الهی  چند  از  نی  لزوماً ضد    ة هم  ریشةنظر دکارت و دکارتیان مدرن،  مست. 

  و نه در بیرون از انسان    کرد، نه  جستجو  اومعرفتی     شخص و ساختارمعرفتها را باید در خودِ 

است که    درحتی   دیدگاه دکارت  در  موجبخداوند. همین  بنیادین   هایپارادیم  دگرگونی 

یی  گردید؛ نظریه گرایی سکولار  انسان  ة آغاز نظرینقطة  و    شد  یس شناو انسان  یشناسمعرفت 

 معرفتها میداند. ةهم أمنش ،انسان را بتنهایی و مستقل از خداوند که

 دربارة هویت انسان دیگر ینظریات 

میکنند   استدلال  دکارت  نوعی    ة نظریکه  مخالفان  به  دکارت  فردی  هویت 

 منجر میشود.  ، انسان از عالم و دیگراناشخاص    سازیو جدا  زوا یعنی ان  ،1گرایی«»خودتنها

همواره در    ما انسانهانشان میدهد که وجود  ما انسانها  زیستة    تجربه  است که  درحالیاین  

 یابد. معنا میدیگران   در ارتباط باو  یک جهان بستر

ازیک هویت  هایگروه   ی  پسادکارتی  مخالف  فیلسوفان  هستند.،  اندیشه   مدرن 

فروید  است   »ناخودآگاه«  داشته  پسامدرن  گفتمان  بر  انکارناپذیر    فروید .  تأثیری 

 
1. solipsism 



 

 

152 

کمرا    1»خودآگاهی«  و  کوچک  بسیار  ذهن  وجهی  از  در  مانسان  حجم  و  ، مقابلیداند 

معرفی  در انسان    پیچیده و پرحجم،  تحریکی بسیار قویـنیروی ادراکی یک    را»ناخودآگاه«  

نظری  دیدگاه از    .میکند تنها    ةفروید،  دکارتی  معرفتی  از   یبخشمیتواند  هویت  کوچک 

رفتارهای ما، که    از بخش بسیار بزرگی از و    پوشش دهد  رفتارهای معرفتی خودآگاه ما را 

رار  قآب  در زیر سطح    ، اعظم کوه یخ  بخشهمچون  و  تأثیر ناخودآگاه شکل میگیرند  تحت

 . (Freud, 1994غافل است ) د،ندار

با نگاهی متفاوت،   پسامدرن قرن بیستم است کهفیلسوفان    ترین لویناس یکی از برجسته

و »اخلاق« را    3»غیریت«،  2»دیگری«مفاهیم بنیادین فلسفة مدرن را بچالش میکشد. او  

اینگونه، بنیانهای اندیشة میکند و  دکارتی  شناسی«  و »معرفت   ، »هویت«»من«جایگزین  

به دنیایی   ،شوم  آگاه من قبل از اینکه به خودم    س،لوینااز منظر  .  مدرن را دگرگون میسازد

این مواجهه نه از جنس امور معرفتی، بلکه من.    در انتظارو    ستدیگری آنجا که  وارد میشوم  

خویش دست   بتوانم به درکی معرفتی از قبل از آنکه    از جنس مسئولیت اخلاقی است. من

ها ، از من خواستهکه با زبان بیزبانی عریان و بیپناه دیگری روبرو میشوم ة با چهر پیدا کنم،

 آسیببه من    نکنمن دیگری و غیر از تو هستم، بنابرین سعی    و مطالباتی اخلاقی دارد:

ازیا  رسانی،   یا در    بین  مرا  با تو  خودت جذب کنی. من دیگری و  شخصی    جهانببری، 

من میتوانم بعنوان یک سوژة   متفاوت هستم و تو نسبت به من مسئولیت اخلاقی داری.

اخلاقی مانع این  پذیری  مسئولیت  های دیگری بیتفاوت باشم، امانسبت به خواسته  4معرفتی 

عرفتی خودم، خودم و خواستة م  بررا  رفع نیازهای دیگری    میسازدمرا وادار  کار میشود و  

 . ( Levinas, 1969: pp. 185-219مقدم بدارم )

بودن   ،بودن ما  ة ، نحواواز نظر  گرایی معرفتی دکارتی است.  تنهاهایدگر نیز مخالف خود

در جهان است. ما    یبودنیک سوژة معرفتی مستقل و بدور از عالم نیست؛ نحوة بودن ما  

ما در جهان وجود یم؛  ناپذیرجدایی  ، انسانها از جهانی که در آن زندگی میکنیم و وجود داریم

ی  یانسانی بگونه  ةاصرار میورزد که ساختار تجرب    داریم، نه در کنار یا خارج از آن. هایدگر 

 
1. self-consciousness 
2. the other 
3. alterity 
4. cognitive subject 



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

153 

در همین راستا، .  ( Heidegger, 1962)   ی با جهان و دیگران استی رابطه  ة است که دربرگیرند

 ینویسد م  نیز بر پیوند پیشینی انسان با جهان فیزیکی و اجتماعی تأکید میکند. او مرلوپونتی

از شده  گنجانیده  و  گرفته  قرار  را  خودم  اجتماعی   ،پیش  »من  و  فیزیکی  جهان  یک  در 

معتقد است او    گامی فراتر برمیدارد.  سارتراما  .  (Merleau-Ponty, 2003: p. 419)یابم«  می 

نمیتوانم از خودم آگاهی پیدا کنم. من بدون به خودم،  او  من بدون وجود دیگری و نگاه  

دیگری از خودم غفلت دارم و این دیگری و نگاه او به من است که باعث میشود من از  

آورد  دیگری است که من را به خودم بازمیدرواقع    یابم؛و به خودم آگاهی    بیرون بیایم غفلت  

 (. Sartre, 1956) میشود من به خودم آگاهی پیدا کنم و باعث 

م از  دیگر  مانندپدیدارشناسفیلسوفان    ،دکارت  نتقدانگروه  شلر  ی  ادیت    1هوسرل،  و 

این پدیدارشناسان  2اشتاین و    3بیناانفسیتبر    ، برخلاف دیدگاه فردگرایانه دکارت،هستند. 

بودن   انسان    هایویژگی  بعنوان اجتماعی  دارندذاتی  از  تأکید  دارای .  نه  انسانها  آنان،    نظر 

صرفاًهویت نوعی فردی  ی  از  برخوردار  بلکه  اجتماعی  شبه  ،  در    هستندهویتی  تجربة  که 

. بباور این فیلسوفان، ارتباط و تعامل انسانی از طریق  پیدا میکند  تجلی  با دیگران  4همدلی

ها و احساسات یکدیگر وارد  و تجربة اندیشههمین همدلی شکل میگیرد، و انسانها با درک 

 تجربة اصیل و معنادار میشوند. 

با    و   یم و تنها هست خودآگاه    ی آغاز موجودات   ما در اینکه    شلر  از آن وارد روابط  بعد 

وی،  شویم  می دیگران   بعقیدة  نمیپذیرد.  یک  را  بعنوان  خودم  از  من  و    « خود » آگاهی 

تجربه    یک کل یا یک جامعه   یت در در چارچوب عضو   مواره ه   «، شخص » بعنوان یک  

اجتماعی    ة تجربه با یکدیگر بودن یا تجرب   د، ی از خو ی میشود. بعبارت دیگر، هر تجربه 

برابر دیگران و مسئولیت مشترک برای جامعه را بعنوان    بودن و همچنین مسئولیت در 

یک اجتماع در بالاترین  افراد عضو  شلر معتقد است    میگیرد. در نظر    ، در تقدیر   ة زمین پیش 

که آن را »شخص جمعی« مینامد.    دارند   هویت جمعی شبه   ، نوعی سطح از یک اجتماع 

میان آن    5او بارزترین ویژگی اجتماع متشکل از اشخاص جمعی را احساس همبستگی 
 

1. Scheler 
2. Edith Stein 
3. intersubjectivity 
4. empathy 
5. solidarity 



 

 

154 

خود    عمال تنها مسئولیت کامل ا هر یک از اعضا نه   یی، چنین جامعه اشخاص میداند. در  

احساس  مشترک    ی جامعه نیز مسئولیت کل  دیگران و    قبال اعمال را برعهده دارد، بلکه در 

، حتی در عمیقترین  شخصی  هوسرل نیز آگاهی   اندیشةدر  (.  Scheler, 1980: p. 510)  میکند 

  جهان، جای گرفته است. این زیست   1جهان« »زیست  عالمی بنامدر    پیش  ، ازهای آنلایه 

و عمل    یابد دارد و آگاهی فرد درون آن معنا میاجتماعی، فرهنگی و تاریخی    یساختار

 . (Husserl, 1970: pp. 108-110, 142) میکند

 هویت انسان در اندیشة عطار

آن را  و  میکند  بفرد رونمایی  ی منحصریاز نظریه   بارنخستینبرای    الطیرمنطقدر    عطار

»هویت جمعی الهی انسان«  با عنوان    مقاله  در این  یی کهنظریه  نماید؛ بمرحله تبیین میمرحله

از دیدگاه عطار، این هویت نه بصورت دفعی و ناگهانی، بلکه در فرایندی .  معرفی شده است

رسد. بپویا و پیوستة بیناانفسی و با عبور از مراحل مختلف میتواند در افراد انسانی بفعلیت  

را در قالب یک زنجیره و پیوستار تکاملی بتصویر    عطار درک و آگاهی مرغان از خودشان

از آگاهیها و ادراکات خام اولیه و نظری مرغان از خودشان    میکشد. این زنجیره یا پیوستار،

ها با هدهد از خودشان  انجامد که مرغان در اثنای گفتگو آغاز میشود، سپس به آگاهیهایی می 

، که در بارگاه سیمرغ میرسد  مرغانانفسی  آورند، و درنهایت، به خودآگاهی بینابدست می

 همزمان و همراه با تکمیل و فعلیت یافتن هویت جمعی سیمرغی، یا الهی، در مرغان است. 

 و اندیشة »بیناانفسیت«  الطیرمنطق

میشود،  تأملات  خلافبر آغاز  با »من«   »اجتماع«   بارا    الطیرمنطقعطار    دکارت که 

احمد غزالی )هرچند در طیرنامه  د. جهان شروع میکن  مرغان ( و محمد غزالی  1358های 

اما در آن  1416) آنها بسوی سیمرغ سخن رفته است،  از گردهمایی مرغان و سفر  نیز   )

ها، به عدم تجلی سیمرغ ها، مرغان فاقد جان یا روح جمعیند. حتی در آن طیرنامهطیرنامه

نی آنها بر رؤیت سیمرغ در پایان سفر تصریح  بر جان مرغان راه یافته به بارگاه سیمرغ و ناتوا

»مرغان« عالم در یک اجتماع گرد  آنطور که عطار شرح میدهد، تمامی و تأکید شده است. 

 
1. lifeworld 



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

155 

دربارة اختیار یک پادشاه برای ادارة جامعة مرغان با یکدیگر گفتگو و همفکری  آیند تا  هم می 

 منتقل کند،  مخاطب  با این افتتاحیه بهمیخواهد  عطار  یکی از مفاهیم بنیادینی که  کنند.  

جدا از دیگران   ،معرفتی ة یک سوژ  کاری نیست که ،حقیقتآگاهی و که رسیدن به اینست 

  ، تعامل محصول همکاری جمعیرا  حقیقت  آگاهی و  رسیدن به  او  .  آن را انجام دهد  بتواند

  .میداندمیان انسانها   معرفتیو مشارکت زبانی و  بیناانفسی

، همسفر شدن، و  گفتگوبلکه حاصل    ،ینگاه، معرفت نه محصول تأملات فرد  ن یا  در

را   بیناانفسی یشناسمعرفت   یساختار، نوع ن یاست. عطار با ا یجمع  ریدر مس تهایعبور از من

کشف   گران یبا د یو همسفر یستی نه در انزوا، بلکه در همز  قتیکه در آن، حق نهدیم انیبن

 .شودیم
 

جهان  مرغان  کردند   مجمعی 
در   زمان  این  گفتند   دورکار جمله 

ک بود  نیسته چون  را شاه  ما   ؟ اقلیم 
 

نهان  هآنچ  و  آشکارا   بودند 
شهریار از  شهر  هیچ  خالی   نیست 
 بیش از این بی شاه بودن راه نیست 

 

 ( 262: 1391عطار، )  
 

انند که پادشاه در جایی دور اقامت دارد و دستیابی به او  به اجمال مید  ابتدا  مرغان از

ممکن نیست؛ نه میتوانند بتنهایی به حضورش برسند، نه   ،جدا از یکدیگر  بصورت انفرادی و 

یابند  بهمین دلیل درمی   کنند و نه خواستة خودشان را با وی در میان بگذارند.  ملاقاتاو را 

   .نمایندباید همدیگر را یاری که برای رسیدن به حقیقت، 
 

 یکدگر را شاید ار یاری کنیم 
 

 پادشاهی را طلبکاری کنیم  
. 

 ( همانجا)  
 

و صحنه از  سناریو  عطار  در    گفتگوهایپردازی    با   بسیاریشباهت    «،مجمع»مرغان 

صحنه شیوة  و  در ساختار  گفتگوها  از  افلاطون  فلسف  محاورات  پردازی  با  آشنایان   ة دارد. 

که افلاطون    به این دلیلاست.    نگاشته  «محاوره »را در قالب    دآثار خو  ومیدانند که ا  افلاطون

به    بتواند  بطور مستقل نمیداند که یک شخص بتنهایی و    یفهم، دانایی یا حقیقت را چیز



 

 

156 

 ویاختیار    ل شود، یا آنکه فردی دیگر بطور مستقیم و بیپرده آن را به او بیاموزد یا در یآن نا

نظر افلاطون، محصول همکاری جمعی، و بتعبیر   قرار دهد. فهمیدن و کشف حقیقت، از

افراد است.  میان  معرفتی  ـزبانی  تعاملو   گفتگومحصول یک فرایند دو یا چند سویه    ،دیگر

مضمون   خودبرای افلاطون یک قالب ادبی برای بیان مقصود نیست بلکه    محاوره  رو،از این

بااین او محتو افلاطونی  حالست.  دارد که کارگردان    یشخصهمواره  ، در محاورات  وجود 

سوی درست هدایت میکند، وعهده دارد و جریان گفتگو را بسمتر ب  نیزاست، نقش اصلی را  

که غلام    هایی، بویژه در بخشمنون  ة همان سقراط است. افلاطون در محاور  این شخص

نیز (. عطار Plato, 1993کرده است ) صریحت نکتة بنیادیناین  رب ،میشود گفتگومنون وارد 

مجمع،    گفتگوهایدر   در  ورافلاطون،    همانندمرغان  دانایی  فهم،  به  را    سیدن  حقیقت 

معرفتی   و  زبانی  همکاری  این،میداند.  جمع  محصول  بر  طولانی    گفتگوهایدر    افزون 

نهایی هدهد همابخشی از وظایف    ،در مسیر پرواز بسوی سیمرغ   چهو  ، چه در مجمع  پرندگان

 برعهده داشت.  افلاطون  محاوراتکه سقراط در  است

  از   هدهد بود. او خود را معرفی کرد و  ، که سخن گفتمیان مرغان نخستین کسی    از

روزگار سخن راند. سپس یادآور شد    نیک و بدآگاهیش به  از  ی که دارد، و  و بصیرت  ی تیزفهم

  داده   او انجام  برایرا  و پرشمار    ویژه ی  و مأموریتهای  حضور داشتهدر بارگاره سلیمان نبی  که  

، به سفر شرایطدشوارترین  در    ،ها، دریاها و بیابانهافراز کوه  بر  ؛ مأموریتهایی که او رااست

 . ا کرده استعالم آشنسراسر با جغرافیای و  کشانده 
 

ریب هیچ  بی  منم  مرغان  ای   گفت 
حضرت    هم آمدم من  ز   خبردار 

م  بر  و  بحر  در   امگشتهیسالها 
ب  یواد و  کوه   امرفته   ابانیو 

بوده  سفرها  در  سلیمان   امبا 
 

بَ  پ  دیرهم  هم  و   بیغ  کیحضرت 
صاحب  هم فطنت   آمدم  اسرارز 

م   یپا  سر  به  ره   امگشتهیاندر 
رفته   یعالم طوفان  عهد   امدر 

پیموده  بسی  عالم   امعرصه 
 

 ( 263)همان:   

اما    : هدهد همچنین گفت او را میشناسد  پادشاه مرغان و محل استقرار و فرمانروایی 

   را همراهی کنند. ویرود و جمع باید بنمیتواند بتنهایی پیش او 



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

157 

 

دانسته را  خویش   امپادشاه 
شوید همره  شما  گر  من  با   لیک 

 

نتوانسته  چو  تنها  روم   امچون 
شوید درگه  آن  و  شاه  آن   محرم 

 

 ( همانجا)  

و آکنده از رنج خم  وبس طولانی، پرپیچ  یراه  ،این پادشاه در پس کوه قاف است  جایگاه 

های  بیاباندل  های سربفلک کشیده،  کوهفراز  از  در پیش داریم و برای رسیدن به او باید  

 .  کنیمدریاهای ژرف عبور پهنة و  سوزان

 

بیخلاف  پادشاهی  را  ما   هست 
 

 در پس کوهی که هست آن کوه قاف 
 

 )همانجا(   

 بر ره است  ای بس که در  یس که خشکب
شگرف   نیا  دیبا  یرمردیش را   ره 

 

راه  ینپندار  تا  است   یکه   کوته 
در   زانک و  است  دور  ژرف   ایره   ژرف 

 

 ( 264)همان:   

 

»سیمرغ«   ین پادشاه نام ا   افزاید:او همچنین در سخنانی که بظاهر ناسازگار مینماید، می

جای دارد و هیچکس را راهی به ذات او  رفعت  و    ، عظمتقدرت  نهایتدر  سیمرغ    ت؛اس

اینهمه، با  نزدیکسیمرغ    نیست.  ما  از هر چیزبه  جانِ جان ماست، خودِ خود   او  ؛است  تر 

 ی خودبینهای  پرده برای رسیدن به او باید    پس،  .ایمدور مانده   از او بیخبر وما    آنکه  باماست،  

  ، و از او جدا میسازد   ز یکدیگرفردی که ما را ا  جانهایو از خودها و    بدریم و خودخواهی را  

او همچون    کنیم،فدا  او    در راه از خویش بگذریم و جان را  آنگاه که به تمامی    یم.شویدست ب

 د. یاببرما تجلی می  تازه در ما دمیده میشود وجانی 
 

طیور سلطان  »سیمرغ«  او   نام 

او  آرام  است  عزت  حریم   در 

دور   دور  زو  ما  و  نزدیک  ما  به   او 

او نام  زفانی  هر  حد   نیست 



 

 

158 

پرده   هزاران  بیشترصد   دارد 

زهره  را  کس  نیست  عالم  دو   ی یدر 

است   دایماً مطلق  پادشاه   او 

اوست  که  آنجا  خود  ز  ناید  بسر   او 

ره، بدو  شک  نه  او   ییباینه   از 

ند  ییدانا  چیه او   دیکمال 

آفر  در ن  نشیکمالش   افت یره 
 

پیش ظلمت  ز  هم  و  نور  ز   در   هم 

بهره  وی  از  یافت  تواند   ییکاو 

است  مستغرق  خود  عز  کمال   در 

اوست  که  آنجا  خرد  و  علم  رسد   کی 

سودا   صد خلق  او   ییهزاران   از 

ند  یینایب  چیه او   دیجمال 

پ  دانش ب  یاز  و  ن  نشیرفت   افت یره 
 

 )همانجا(   

خویش  خودبینی  ننگ  از   وارهید 

 از خود برست   ، که در وی باخت جان   هر 

نهید  ره  در  قدم  و  فشانید   جان 
 

خویش   بیدینی  تشویر  از  کی   تا 

برست  بد  و  نیک  ز  جانان  ره   در 

نهید درگه  بدان  سر  کوبان   پای 
 

 ( 263همان: )  

چیز  هیچ  نیرزد  جانان  بی  چو   جان 

مردوار  برفشانی  جانی  تو   گر 
 

عزیز  جان  برفشان  مردان   همچو 

تو   بر  کند  جان  جانان  که   نثاربس 
 

 ( 264همان: )  

و جان آنان را مشتاق پرواز بکوی   هدهد مرغان را بیقرار کرد، صبر از آنان ربود  انسخن

اما راه  کرسیمرغ   از رنج و خطر و  دشواربینهایت  ،  پیش رو راهی بود بس درازد.  ، آکنده 

کم  و  ناتوان  ضعیف،  مسیر  این  پیمودن  برای  را  خود  مرغان،  و  میدیدند؛ طاقت  جانکاه. 

 تراشی کردند. دلیل شروع به عذر آوردن و بهانهبهمین
 

  گرچه  چون ره بس دراز و دور بود  کیل
هر   بود  را   کارساز   کی ره 

 

بود  یهرکس  رنجور  رفتنش   از 
باز   یعذر  ی کی  هر گفتند   دگر 

 

 ( 265: همان)  



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

159 

برای نپیوستن به  های خود را  بیک سخن گفتند و عذرها و بهانه مرغ یک   سیزده در آغاز،  

فسی استوار باشد، بازتاب  سفر آوردند. سخنان این مرغان بیش از آنکه بر فهمی جمعی و بیناان 

بود؛ چیزهایی که به »خودتنهاگرایی«    ی فردی آنها ها و خودپنداره ها  ها، دغدغه ها، خواسته اعتقاد 

ه رسیدن به یقین را در  دکارتی شباهت دارند. دکارت، چنانکه در آغاز تأمل اول بیان میکند، را 

های شخصی  آن میبیند که خودش را از دیگران و جهان جدا کند و تنها بر اعتقاد ما و خواسته 

ی آرام  ی در گوشه   ... و   ام ی آزاد ساخته ی ذهنم را از هرگونه مشغله   ... بنابرین امروز تمرکز نماید. » 

هر    . ( Descartes, 1641: meditation 1) «  ام بخش فراهم ساخته برای خود فرصتی اطمینان 

 یک از سیزده مرغ عطار نیز مایل است همین کار را انجام دهد. 

گفت من توانایی درک حضور سیمرغ پادشاه را   اوطوطی بود.    سیزده مرغ،یکی از آن  

افزود  . طوطی  دانستیافتن آب زندگانی    ش راو هدف  « خواندخضر مرغان»  خود را  ندارم. او

باقی   تا  دراز یابدعمری    وبنوشد  را    نی از آیره اند آب زندگانی را پیدا کند و قطکه اگر بتو

اندازه سلطنت برای به  ،و جدا از دیگران به بندگی سیمرغ بگذراند  دوری  یعمر را در گوشه

ارزش   اهمیت  او  پاسخ طوطی،  هدهد  دارد.و  نقل میکندداستان  در  را   دیدگاه که مؤید    ی 

است. در این  اهمیت و جایگاه بیناانفسیت در روابط نزدیک میان مرغان    ة ایجابی او دربار

با توصیف معرفه »مرد تمام« مخاطب او را  که  ـخضر از شخصی دیوانه اما عالیمقام    ،داستان

در با این استدلال که خضر    ،آن مرداما  شود.    شتا همراه و یار نزدیک   میخواهد  یدهدـقرار م

 ، که شرط دواست و این امر با ارتباط بیناانفسی و نزدیکی میان آن  شخصیجان  حفظ    پی

د و  نمیز  سربازاز همراهی با خضر    است،  ناسازگاراست،    فردیخودهای    گذشتن ازآن    لازم

 .ماندترجیح میدهد از او دور ب

دیوان آن  مقام   ةبود   عالی 
من أر یار  باشی  که  داری  آن   ی 

چند   حیوان  آب  خوردی   راهزانک 
جان  ترک  بگویم  تا  آنم  در   من 
مانده جانی  حفظ  اندر  تو   چون 
 بهتر آن باشد که چون مرغان ز دام

 

گفت    او  با  تمام»خضر  مرد   «ای 
من  کار  برنیاید  تو  با   گفت 
دیرگاه  تا  تو  جان  بماند   تا 

بی آن  زانک  برگ  ندارم   جانان 
افشانده جان  روز  هر  تو  به   من 

هم از  میباشیم   والسلام  ، دور 
 

 ( 268همان: )  



 

 

160 

 

بیناانفسی عطار در دو داستان    رویکرد  ، در تضاد بابن یقظانحی  ةرسالدر  نیز  سینا  ابن

آب   ةدر جستجوی چشم  ،خضر و طوطی  همچوناز شخصی سخن میگوید که  اخیر،  

باید بتنهایی و با جدا شدن از   خود،  پیر و مرشد  ةحیات و نوشیدن از آن است و بتوصی

 (.  33ـ34 : 2008سینا، )ابن دهداین کار را انجام  یگران،د

توان   من در خود  :طاووس یکی دیگر از پرندگانی بود که عذر تقصیر آورد. او گفت

شخصاً خود را برای اقامت   رسیدن به سیمرغ را نمیبینم. آرزو و هدفی جز این ندارم که 

 ام، آماده و شایسته سازم. داشته سکونت در آن   در بهشتی که پیشتر
 

در سلطان رسم که  مردم  آن  نه   من 
من  پروای  را  سیمرغ  بود   کی 
دگر  کاری  جهان  در  ندارم   من 

 

رسم   دروان  در  که  اینم  بود   بس 
من جای  عالی  فردوس  بود   بس 
دگر باری  دهد  ره  بهشتم   تا 

 

 ( 269: 1391)عطار،   

 و هویت جمعی الهی انسان الطیرمنطق

گرایانه و  جمع   بطور ضمنی از دیدگاهی طاووس، هدهد  فردگرایانه  در واکنش به سخنان  

تصریح میدارد که مقصد نهایی مرغان، همان  و  ا   مرغان دفاع میکند. هویت    نسبت به گرایانه  کل 

یافتنی است که مرغان از خودهای شخصی  رسیدن به سیمرغ یا حقیقت الهی، تنها زمانی دست 

 و منفرد عبور کنند و به »کلیتی زنده«، »جانی واحد« و »هویتی مشترک« دست یابند.  
 

عظیم  دریای  هست  حق   حضرت 
بود دریا  را  هرکه  باشد   قطره 

در به  یافتچون  راه  میتوانی   یا 
راز  ه ک  هر خورشید  با  گفت   داند 
 کل شد، جزو را با او چه کار  هک هر

ببین کل  کلی،  مرد  هستی  تو   گر 
 

جنّ  ة قطر  النعیمخردست   ات 
بود  سودا  بود  دریا  جز   هرچ 
شتافت باید  چرا  شبنم  یک   ؟ سوی 

ذرّ یک  از  ماند  تواند  بازکی   ه 
کار   هوآنک چه  او  با  را  عضو  شد،   جان 

 کل طلب، کل باش، کل شو، کل گزین 
 

 )همانجا(   



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

161 

نوبت به دیگر مرغان   ،های سیزده پرنده پاسخ دادهدهد به عذرها و بهانهپس از آنکه  

مشتی    ، ما  ممکن است چگونه  »  پرسیدند:  لحنی آمیخته به تردید و شگفتی با    رسید. آنان

  ، عظمت قدرت  اوجدر  سیمرغِ  که    برسیم  یبه جایگاه و مقام  ،ناتوان و حقیر  و  پرندگان ضعیف

از    ییکه هیچ اطلاع و آگاهیرا طلب کرد  کسی    نآن، چگونه میتوابر؟ افزون داردو رفعت  

از کجا بفهمیم که این    ،به او برسیم  حتی اگر  ،او نداریم؟ وقتی ما چیزی از سیمرغ نمیدانیم

 « بودیم؟ خبراز او بی پیشتراست که   سیمرغی انهم
 

حال  بشنیدند  چو  مرغان   جمله 
بری  ره  در  ما  ز  برده  سبق   کای 
ناتوان و  ضعیف  مشتی  همه   ما 
رفیع سیمرغ  به  آخر  رسیم   کی 
بازگوی او  با  چیست  ما   نسبت 
بدی  نسبت  او  و  ما  میان   گر 

سلیمانست گدا  ،او  موری   ما 
میانِ را  موری  بند   کرده   چاه 

بود کی  گدایی  کار   خسروی 
 

سؤال  هدهد  از  کردند  بسر   سر 
مهتری و  بهتری  کرده   ختم 

بیبال و  توان   ،بیپر  نه  تن   نه 
بدیع  باشد  کسی،  ما  از  رسد   گر 

رازجوی  زانکه عمیا  به  شد   نتوان 
بدی  رغبت  او  سوی  را  یکی   هر 

کجا از  کو  کجا  ،درنگر  از   ما 
گَ در  رسد   بلند   سیمرغِ  ردِکی 

به بود   این  کی  مائی  چو   بازوی 
 

 ( 280همان: )  

بلکه    ، های آنها بود تنها پاسخی به دغدغه نه   ، به مرغان گفت در پاسخ  آنچه هدهد  

درست است که    او گفت: »هویت جمعی الهی مرغان«.    ة نظری بار دیگر تأکیدی بود بر  

بدان    اما این   ، هیچکس راهی بسوی ذات سیمرغ ندارد و ذات او بر همگان پوشیده است 

ما هیچ نسبتی با او نداشته باشیم. در    یا باشد    پنهان از ما    بکلی نیست که سیمرغ    معنی 

از پ آغاز آفرینش، هنگامیکه سیمرغ   بر مرغان    یی تجلی   ، بیرون آید   ردة نهان خواست 

این  . شد درون مرغان پدیدار در در هیئت یک صورت جمعی واحد  ، تجلی  نمود و با این 

سایه اینهمانی  که سایه با صاحبگونه سایه و تجلی سیمرغ است و همان   ، صورت جمعی 

این صورت   اینهمانی دارد.   نیز دارد،  افزود:   با سیمرغ  اکنون   هدهد  شما مرغان    گرچه 



 

 

162 

بیواسطه  درکی   و  سیمرغی انفسی  جمعی  صورت  این  اگر    ، ندارید   از  یا  از  اما  جانها 

جمعی    ، گذرید ب کامل    بطور   خویش   فردی خودهای   با صورت  که  سیمرغ،  حقیقت  به 

 . خواهید یافت درون شما اینهمانی دارد، دست  
 

نقاب از  سیمرغ  که  کانگه  بدان   تو 

اوفکند خاک  بر  سایه  هزاران   صد 

نثار  ةسای عالم  بر  کرد   خود 

بسر سر  عالم  مرغان   صورت 

 بدان چون این بدانستی نخستاین  

بباش   حق آنگه  ببین   بدانستی 
 

آفتاب   چون  رخ  کرد   آشکارا 

سای بر  نظر  اوفکند  ةپس   پاک 

آشکار  دم  هر  مرغ  چندین   گشت 

ای    ،اوست  ةسای بدان   بیهنر این 

 سوی آن حضرت نسب کردی درست 

فاش راز  این  مکن  بدانستی   چون 
 

 ( 281همان: )  

بنماید   سیمرغ  ترا   جمال گر 

 مرغ بود گر همه چل مرغ و گر سی 

جدا  ازسایه   نبود  چون   سیمرغ 

بازجوی  هم  با  هستند  چون  دو   هر 

 ی یچون تو گم گشتی چنین در سایه

باب  فتح  یک  شود  پیدا  ترا   گر 

گُ خورشید  در  مدام سایه  بینی   م 
 

بیخیال   بینی  سیمرغ  را   سایه 

بود  سیمرغ  سایه  دیدی   هرچ 

گویی   جدا  روااز  گر  نبود   آن 

رازجوی وانگه  سایه  از  گذر   در 

سرمایه رسد  سیمرغت  ز   ییکی 

درونِ آفتاب   تو  بینی   سایه 

بینی خورشید  همه   والسلام  ،خود 
 

 ( 282همان: )  

 

ند که با سیمرغ قرابت و نسبتی  دریافتنان هدهد را شنیدند و  خپس از آنکه مرغان س

، آتش در  جانشان دمیددر  ی تازه شد، شوقغبار اندوه و تردید از دلشان زدوده  ،نزدیک دارند

 زیر بیرق  ،صدا و همدلهم،  استوارو با عزمی   ان خویش گذشتند، از جشعله کشیدجانشان  

 دند.کشیبسوی مقصود پر  بال گشودند و  هدهد رهبری



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

163 

 

 چون همه مرغان شنودند این سخن

یافتند  نسبت  سیمرغ  با   جمله 

بازآمدند  ره  به  یکسر  سخن   زین 
 

کهن   اسرار  بردند  پی   نیک 

یافتند رغبت  سیر  در   لاجرم 

هم و  همدرد  آمدندآجمله   واز 
 

 ( 284همان: )  

بیقرار  ایشان  جان  شد  سخن   زین 

جایگاه آن  همه  مرغان  همه   وان 
 

زار  مردند  بسی  منزل  آن  در   هم 

راه  به  حسرت  سر  از  نهادند   سر 
 

 ( 422همان: )  

  

اما هرچه جلوتر میرفتند   و پیش میرفتند،  در راه بودنددراز    یانسالمرغان  بیشمار    سپاه 

کاز   های سر قلهبرفراز    بعضیدریا غرق شدند،  ژرفای  در    گروهی  میشد.  استهتعدادشان 

در    بفلک کشیده  و سوزاندل  یا  فرط   ،بیابانهای خشک  تشنگی  از  و    ، ندباختجان    گرما 

ناپدید شدند، بعضی ناتوان و رنجور از    یی در میانه راه عده د،  شدن   گاندرند  طعمة  تعدادی

  ةاز ادام  ،یا بقصد خوشگذرانی  شگفتیهاتماشای    مجذوب  شماری نیزعقب ماندند و    کاروان

صرف  سرانجامسفر  کردند.  تنهااز    ،نظر  عظیم،  لشگر  و    سی  آن  ناتوان  بیپروبال،  مرغ 

 .  کردندبه بارگاه سیمرغ راه پیدا  ،شکستهدل

 

یکی  تا  هزاران  صد  از   عاقبت 

راه   یعالم میبردند  مرغ   پر 

 سی تن بیبال و پر، رنجور و سست 
 

اندکی  آنجا  نرسیدند   بیش 

جایگاه  آن  سی  نرسیدند   بیش 

نادرست تن  شده،  جان   دلشکسته، 
 

 )همانجا(   

به آنها خبر داده بود، ذات و صفات   ترمرغان در بارگاه سیمرغ، همانطور که هدهد پیش

 .  یابندمی  خودسیمرغ را ناپیدا و فراتر از ظرفیت ادراکی 



 

 

164 

 

 حضرتی دیدند بیوصف و صفت 
 

 برتر از ادراک عقل و معرفت 
 

 ( 423)همان:   
 

که از سوی پادشاه آمده بودند،    ،لطف  ت و حاجبِعزّ  با چاووشِ  گفتگوو    دیدار از    پس اما  

خود   رهایی که بستمآلودگیها و    ،از خطاهاآید. آنان  ژرف پدید میتحولی    مرغاندر جان  

بودند متنبه  ،کرده  و  شرمسار  درپی   عمیقاً  و  هم  ،آن  میشوند  و    ة از  آلودگیها  خطاها، 

پا پیراسته خودخواهیها  و  که.  میگردند  ک  از خویکاملاً  مرغ    سی  آنگاه  و    تهیشتن  پاک 

.  در مرغان دمیده میشود نوجانی  ،آفتاب سیمرغ بر آنها تابیده میشود و در پرتو آن ،میشوند

 پیشین  گفتگوهایاین جان همان صورت و حقیقت جمعی سیمرغی است که هدهد در میان  

درحال تجربه و شهود آن بودند. در   ،وجود  ا همةاز آن سخن گفته بود و اکنون مرغان ب

هنگامیک میکنند همان  پیدا  دوباره  جانی  مرغان  درون  سیمرغ    ةیافتتجلی  چهرة   ،ه  را  در 

 مرغ همان سیمرغ است.  یابند که سیمشاهده میکنند و با وضوح تمام درمی 
 

حیا  و  تشویر  ز  مرغان  آن   جان 

 ل پاک آن همه لِّ کُچون شدند از کُ

شدند  جان  نو  بنده  سر  از   باز 

دیرینه ناکرده  و   شانکرده 

بتافت آفتاب   پیشان  از   قربت 

جهان سیمرغ  روی  عکس  ز   هم 

زود مرغ  سی  آن  کردند  نگه   چون 

تمام سیمرغِ  دیدند  را   خویش 

نگاه کردندی  سیمرغ  سوی   چون 

نظر  کردندی  خویش  بسوی   ور 

هم به  کردندی  دو  هر  در  نظر   ور 

 این  ،آن و آن یک بود ،بود این یک
 

توتیا  شد  جان  و  محض  حیای   شد 

حضرت نور  از  همه   یافتند   جان 

شدند  حیران  دگر  نوعی  از   باز 

 شان پاک گشت و محو گشت از سینه

بتافت  جان  آن  پرتو  از  را   جمله 

دیدند    ة چهر جهان سیمرغ   از 

بود سیمرغ  آن  مرغ  سی  این   بیشک 

سی سیمرغ  خود  مدام  بود   مرغِ 

جایگاه کین  این  سیمرغ  آن   بود 

سی این  دگر   بود  آن  ایشان   مرغ 

بی  ش و کمهر دو یک سیمرغ بودی 

این  نشنود  کسی  عالم  همه   در 
 

 ( 426همان: )  



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

165 

و بپایان    تکمیل کرده هویت جمعی الهی انسان را    دربارة   خود   ة عطار در اشعار فوق نظری 

پادشاه آغاز    جستجوی   انتخاب و   از مجمع مرغان برای   طرح و تبیین آن   میرساند. این نظریه که 

  آشکارا با  میتواند عطار که  میرسد   گام نهایی، بجایی در   اکنون و  آید پیش می  بگام گام  ، شده بود 

ظهور و تجلی یک جان    ، کامل نماید. یکی از آن دو عنصر   آن را   مقوم و سازنده، بیان دو عنصر  

مرغ است و نشانة آن تجربة شهودی و آگاهی پدیدارشناختی بیناانفسی  واحد جمعی میان سی 

تحقق    واحد جمعی پیدا میکنند. عنصر دیگر،   مرغ با هم، از این جان واحدی است که همة سی  

مرغ و سیمرغ است که نشانة آن معرفت و آگاهی شهودی بیناانفسیِ  اینهمانی معرفتی میان سی  

 جمعی مرغان از این حقیقت است که سی مرغ همان سیمرغ است. 

نظریه مدرنِ  ،این  فیلسوفان  از  را  سکولار  عطار  فردی  هویت  به  فیلسوفان   ،معتقد 

هویتی جمعی  شبه   بهکه    یو نیز پدیدارشناسان  ،هویت برای انسانهرگونه  منکر    پسامدرنِ

دارند، باور  انسانها  می  برای  نظری  بدیهی  د.سازمتمایز  که  مشکل    دیگر  عطار  ةاست  به 

  ةآن را پیامد نظری  ،نپدیدارشناسادیگر  که پسامدرنها، هایدگر، سارتر و  ـ  «خودتنهاگرایی»

  گرایش   مقابل  ةدر نقطحتی  عطار    ةمنتهی نمیشود. نظری  ـهویت فردی دکارتی میدانستند

ی قرار دارد که در آثار رمزی و تمثیلی فیلسوفان و متکلمان اسلامی همچون  یفردگرایانه 

دیدگاه خود   همچنین، این نظریه با.  دیده میشودهویت انسان    دربارة سهروردی    و  نایسابن

جایی1386)  نامهمصیبت در    عطار دارد؛  تفاوت  نیز  احوال(  شرح  و    یسالک  که  سرگردان 

را در درون و در    درمانکه سرانجام    آوردرا می پرسشگر   سرگردانی و پاسخ پرسشهایش 

 یابد.میش  یهویت فردی الهی خو 

ت جمعی الهی  »هوی  ة است که نظری  مسلمان  عطار تنها اندیشمند  ، تا جاییکه من میدانم

مولوی در چند ؛ گرچه بنظر،  است  کرده و تبیین    بصورت صریح و نظاممند طرحانسان« را  

ازجمله در حکایات مربوط به وحدت مؤمنان، کوشیده مثنوی  جای را  است    ،  این  خود  به 

 د.کننظریه عطار نزدیک  
 

معدود یکی   ،مؤمنان  ایمان   لیک 
 غیر فهم و جان که در گاو و خرست 

معدود  یکی   ،جسمشان  جان   لیکن 
دیگرست  جانی  و  عقل  را   آدمی 



 

 

166 

غیر   آدمی باز  عقل  و   جان 
اتحاد ندارد  حیوانی   جان 
 جان گرگان و سگان هر یک جداست

من   جانهاشان  گفتم  اسم جمع   به 
سما خورشید  نور  یک  آن   همچو 
انوارشان همه  باشد  یک   لیک 

خانه نماند  قاعده چون  را   ها 
 

دمی  آن  ولیِ  در  جانی   هست 
م باد تو  روح  از  اتحاد  این   جو 

خداست  شیران  جانهای   متحد 
 به جسمصد بود نسبت    ،کان یکی جان

ب نسبت  بود  خانهه  صد   هاصحن 
میان  از  دیوار  تو  برگیری   چونک 
واحده  نفس  مانند   مؤمنان 

 

 ( 562/ 2: 1380مولوی، )  

بود  حیوانی  روح  در   تفرقه 
رَ  هچونک نوره   شّ حق   علیهم 

 

روح    واحد  بودنفس   انسانی 
او  نور  نگردد  هرگز   مفترق 

 

 ( 190/ 1همان: )  

  یا  ،ولایی  به یک نفس یا جان واحدِ  اناز اتصاف مؤمن  یاد شده،  بیاتمولوی در ا  بیتردید

دیگر، میگوید  ،الهی  بتعبیر  حال،  .سخن  این  یک اشعار  این    با  بر  ازتنها    ة نظری  عناصر  ی 

 همانگونه  دارند؛ یعنی بر عنصر »اشتراک در جان واحد«.دلالت    « هویت جمعی الهی انسان»

است،که   ا  آشکار  این  اشاره در  هیچ  یعنیبیات  نظریه،  آن  دوم  عنصر  به  اینهمانی »  یی 

 نشده است.  ،یا خداوند جمع مؤمنان با ولی «معرفتی

 گیریجمعبندی و نتیجه 

، زمینمغرب  ریچهار قرن اخ  یدر سنت فلسف  تیهو  ةپاسخها به مسئل  یمفهوم  یبازخوان

یا  سه     ی، : دکارتدهدیما قرار م  یرو  شیرا پ   ناسازگاراً  الزاماما نه    زیگفتمان متمارویکرد 

خاص به پرسش از    منظریاز    هریک از این رویکردها.  دارشناسانهیمدرن، پسامدرن و پد

ـ  ی اجتماع  ای  یاخلاق  ،یمعرفتـ  انسانیساحات  از    یکیبر    و  ی پرداختهانسان  تیهو  یستیچ

قادر    ییبتنها  کردهای رو  ن یاز ا   کیچیموجب شده ه  یساحتتمرکز تک  اند. این متمرکز شده 

  نه یزم  نی در ا   ییهاید و هرکدام با کاستننباش  یانسان  ت یجامع و بسنده از هو   ی نتبییبه ارائه  



 

 

 انسان: از هویت فردی سکولار دکارتی تا هویت ...   هویت   ة مسئل ؛  محمدعلی عباسیان چالشتری 

167 

و    یشناسانه، خودآگاهمعرفت   میآن بر مفاه  دیتأک  ،یدکارت  یةقوت نظر  ةنقط  مواجه شوند.

. کنندیم   فایمهم ا   ینقش  یانسان  تی هو   دهی بهدر شکل  بیشککه    ی میاینهمانی است؛ مفاه

گرا نیا  وجود  با ا  ش ی،  خودتنهاگرا  ه ینظر  ن یپنهان  جداساز  یی به  و   یو  جهان  از  سوژه 

. در سازدی دشوار م  ت یجامع در باب هوشایسته و    ییه یرآن را بعنوان نظ  رشی پذ  گران،ید

نقد   دمقابل،  بازگرداندن  با  فردگرا  ت یریغ  ،یگریپسامدرن  اخلاق  توجه،    انهیو  مرکز  به 

برخ م  یهایکاست  یهرچند  جبران  را  گذاشتن    کند، یدکارت  کنار  با  های  اندیشهاما 

  ی دارشناسیپد.  شودیمنجر م  تیبه انکار هو  تیاخلاق، در نها  ختنسایو نسب  ختیشنا معرفت 

و   یناانفسیب   یبر ساختارها  دیبا تأکتنها    نماید و  یگردو قطب واسطه   نیا  انیم  کندیم  سعی

معرفت  آنکه، بیجهانست یز اینهمانی  متوسل شودبه عنصر  و    یگاز همتجربه  یلیتحل  ،ی 

 انسانها ارائه دهد. یوحدت اجتماع

هو   ، بین   ن ی ا   در  از  عطار  چارچوب   ت ی خوانش  در  چندلایه    ی ق ی تلف   ی انسان  شکل  و 

هم  رد ی گ ی م  او  م   یت ناانفس ی ب   اندیشه :  اهم   رد، ی پذ ی را  معرفت   ت ی هم  حفظ    ی اینهمانی  را 

  ی ند ای را در قالب فر   ت ی و هم تحقق هو   سازد، ی را وارد بحث م   ی ات ی هم بعد اله   کند، ی م 

و    ی که وجوه فرد   دهد ی ارائه م   ت ی از هو   ی ن یی تب   ب، ی ترت ن ی . بد ند ی ب ی م   ی و تکامل   وسته ی پ 

  . رد ی گ ی دربرم   همزمان،   را   ی ن ی و فرازم   ی ن ی بالقوه و بالفعل، و زم   ، ی و اخلاق   ی معرفت   ، ی جمع 

  ی راهبرد   ی مفهوم   ز ی غرب، سه تما   ی فلسف   ج ی را   ی با گفتمانها   سه ی عطار در مقا   خوانش 

  تأکید بر : نخست،  ابند ی ی م   بنیادین   ت ی اهم   ت ی هو   ة مسئل   ی درمورد ش ی دارد که در بازاند 

پ   ، ت ی هو   بودن« ی »جمع  بعنوان  صرفاً  اجتماع   ی امد ی نه  روابط  ب   ی از  بلکه    ، ی ناانفس ی و 

بر    ی بمثابه ساختار  و مشتمل  در   ی معرفت   اینهمانی واحد  معرفتی   که  با   ـپیوند  وجودی 

معنابخش  یا بستری  بعنوان چارچوب    ی عرفان   ات ی دوم، نقش اله   . ابد ی ی م   ت ی فعل   خداوند، 

تلف  امکان  معرفت   ق ی که  اجتم اخلاق   ی، ابعاد  و  تقل   اعی ی  بدون  فراهم    ، ک ی چ ی ه   ل ی را 

تب   . سازد ی م  انسان اله   ی جمع   ت ی هو »   ن یی سوم،  و    وسته ی پ ی  ند ای فر   بعنوان محصول   ی« 

فعلیت   و  مینشیند  ببار  نهایت  در  متوالی،  و  متعدد  مراحل  از  عبور  از  پس  که  تکاملی 

 یابد. می 



 

 

168 

 منابع 

 المعارف. دار ، قاهره:انظبن یقحی   م(2008) سیناابن

، مقدمه، تصحیح و تعلیقات محمدرضا شفیعی کدکنی، تهران: نامه مصیبت(  1386عطار، فریدالدین )

 سخن.

 مقدمه، تصحیح و تعلیقات محمدرضا شفیعی کدکنی، تهران: سخن. ،الطیرمنطق ( 1391) -----

 تهران. اهتمام احمد مجاهد، تهران: دانشگاه ، بهمجموعه آثار فارسی( 1358غزالی، احمد )

 ، بیروت: دار الفکر. مجموعه الرسائلق( 1416غزالی، محمد )

)مولوی، جلال محمد  عبدالکریم مثنوی معنوی(  1380الدین  پیشگفتار  و  تصحیح  دوم،  و  اول  جلد   ،

 سروش، تهران: علمی و فرهنگی.

Descartes, R. (1911). Meditations on first philosophy. The Philosophical Works of  

Descartes. vol. 2, trans. by Haldane & G. R. T. Rose. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Freud, S. (1994). The standard edition of  the complete psychological works of  sigmund 

Freud. trans. & ed. by J. Strachey et al., London: Hogarth Press. 

Heidegger, M. (1962). Being and time, trans. by J. MacQuarrie & E. Robinson. 

Oxford: Basil Blackwell. 

Husserl, E. (1970). The crisis of  European sciences and transcendental phenomenology. 

trans. by D. Carr, Illinois: Northwestern University Press. 

Levinas, E. (1969). Totality and infinity, trans. by A. Lingis. Pittsburgh, PA: 

Duquesne University Press. 

Merleau-Ponty, M. (2003). Phenomenology of  perception. trans. by C. Smith. London: 

Routledge. 

Plato (1993). Meno. The dialogues of  Plato, trans. by B. Jowet, (in vol. 6 of  Great 

Books of  The Western World, ed M. J. Adler), USA: Robert p. 

Sartre, J. P. (1956). Being and nothingness: An essay on phenomenological ontology. trans. 

by H. E. Barnes. New York: Washington Square Press. 

Scheler, M. (1980). Gesammelte werke. Der Formalismus in der Ethik und die matierale 

Wertethik. Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus . vol. II. ed. 

by M. Scheler. Bern: Francke Verlag. 

 

 


