
 

 

101 

DOR: 20.1001.1.20089589.1404.16.1.3.7 

 

 از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی

 )مطالعه موردی: افلاطون، هرست و ملاصدرا(

 2، پرستو مصباحی جمشید1مریم سلطانی کوهانستانی 

 چکیده
آن با تربیت   ةبا تمرکز بر مسئولیت فلسفه، به بررسی رابط  پیش رو  پژوهش
نشان   ی پژوهشهایافته  . میپردازداز منظر افلاطون، هرست و ملاصدرا  دینی  
الهی، برخلاف فیلسوفان    میدهد ، تربیت را ناظر به معرفت  سکولارفیلسوفان 

، تربیت حکیم و در  دانسته و غایت آن را شکوفایی فطرت، تشبّه به مبدأ الهی
میدانند. از این منظر، فلسفه در هدایت عقل،  الله  بالاترین مرتبه، تربیت خلیفه

انگیزه  و  انسانی  اراده  نزد های  دلیل  بهمین  است؛  مسئول  الهی،  مسیری  در 
.  میان مسئولیت فلسفه و تربیت دینی وجود دارد   ایجابیی  یرابطه حکمای الهی،  

پردازان حوزة تربیت، مانند هرست که در سنت تحلیلی اما از منظر برخی از نظریه 
و ازاینرو غایت تربیت، در بهترین حالت،    این رابطه انکار میشودار میگیرند،  قر

الهی،   فیلسوفان  نظر  در  میگردد.  معرفی  اجتماعی  انسان  دینی تربیت    تربیت 
مسئولیت   عینی  تربیتاسفلسفه  تجلی    تابع   و  پسینی  امری  نه   دینی،  ت؛ 

  تحقق   همان   ن، آ  تحقق  که   است   بنیادین  و  پیشینی  افقی  بلکه   فلسفه،  مسئولیت

 
 . دانشیار گروه فلسفه، دانشگاه محقق اردبیلی، اردبیل، ایران )نویسنده مسئول(؛ 1

m.soltani.philosophy@gmail.com 

 p.mesbahij@cfu.ac.ir . استادیار گروه علوم تربیتی، دانشگاه فرهنگیان، تهران، ایران؛2

  

http://hop.mullasadra.org/Article/37394
http://hop.mullasadra.org/Article/50677
http://hop.mullasadra.org/Article/45116
http://hop.mullasadra.org/Article/45116
mailto:m.soltani.philosophy@gmail.com


 

 

102 

  از   نه  ، دواین  نسبت  از   گفتن  سخن  در چنین خوانشی،  .است   فلسفه  مسئولیت
  ی وجود  تشخص  جنس  از   بلکه  جه،ینت  و  مبنا  ای  محمول  و  موضوع  ینسبتها  سنخ
دینی  در  فلسفه  تیمسئول  متفاوت  مبانی  از  یناش  امر این    .است  تربیت 
 فیلسوف است. ی این سه شناسی هستو  یشناس معرفتی، شناسانسان

 ملاصدرا.هرست،  افلاطون، دینی،  تربیت فلسفه، مسئولیت کلیدواژگان:

 *  *  * 

   و بیان مسئله  مقدمه 

اند  بینی قرار گرفته مکاتب تربیتی بشکل مستقیم یا غیرمستقیم، در متن نوعی جهان 

د، فلسفه و مسئولیتی که هر  ن و بدلیل تأثیری که در رشد عقل و شکوفایی اندیشه دار 

دار آن است، نقشی حیاتی در ایجاد یا حل و فصل بحرانهای موجود  مکتب فلسفی عهده 

در مکاتب تربیتی ایفا میکند. فهم این مطلب که دیدگاههای فلسفی دربارة تربیت در  

یی علمی  فلسفی و نه صرفاً مسئله   ة سنتهای فلسفی غرب و اسلامی بعنوان یک مسئل 

ای گذشته تا به امروز رشد کرده، حائز اهمیت است.  یا دینی، چگونه بنا شده و طی قرنه 

مشخصه،   همین  حاضر  بدلیل  به    تطبیقی   رویکرد   با   تحلیلی  ـتوصیفی   بروش پژوهش 

و  خ ی تار   ی ق ی تحق  اسلامی  فلسفی  تربیت، در سنت  و  فلسفه  ارتباط مسئولیت  دربارة  ی 

آغاز شده  سنت فلسفی غرب پرداخته است. این سنتها با دیدگاههایی شبیه به یکدیگر  

 اند.  و در قالبهایی متفاوت توسعه یافته 

هدف این نوشتار بحث درباب تربیت دینی و امکان آن در حد ذات آن نیست؛ این 

این زمینه نگاشته شده،   آثار پژوهشی بسیاری در  خود نیازمند تحقیقی جداگانه است و 

  لسوفان ی ف   ی فکر   ی فضا بلکه هدف، پرداختن به مسئولیت فلسفه و اشتراکات و افتراقات  

ی است. چنین بحثی میتواند ماهیت تغییرات  ن ی د   ت ی ترب   بویژه  و   ، ت ی ترب   با   مسلمان   و   ی غرب 

که  ری ببخشد. افزون بر این، از آنجا بنیادی پدید آمده در حوزة تربیت دینی را وضوح بیشت 

سعی نگارندگان بر آن بوده که نشان دهند چگونه نظام معرفتی فلسفه میتواند بر جریانهای  

یی  تربیت دینی اثرگذار باشد، تمرکز بر مسئولیت فلسفه از حوزة فردی )فیلسوف( به حوزه



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

103 

عام )فلسفه( ارتقا یافته است؛ این تغییر برای دستیابی به هدف مقاله، ضروری بوده است.  

م  این  اهمیت در  میشود،  پرداخته  آنها  دیدگاه  به  که  گزینش شخصیتهایی  چرایی  یان، 

یابد. مباحث این پژوهش با گزینش نمایندگانی از دو مکتب شاخص در فلسفة غرب، می 

یعنی مکتب یونان باستان و فلسفة تحلیلی، و حکمت متعالیه که مکتبی شاخص در فلسفة 

  ینش، در وهلة نخست، محوریت دیدگاهاسلامی است، دنبال شده است. ملاک این گز

افرادی از آن مکاتب است که بیش از دیگران، به امکان یا عدم امکان تربیت دینی اهتمام  

 ةورزیده و درمورد موضوع پژوهش یعنی، مسئولیت فلسفه و تربیت دینی به بحث و ارائ 

پرداخته  عقلا فرضیه  اندیشة  آغاز  در  یونانیان  با  چون  اینکه،  دوم  قرار  اند.  اروپا  در  نی 

های یونانی، امکان عرضه آن بصورتی جدید  میگیریم و ویژگی بیزمان بودنِ بیشتر اندیشه 

(، از بین فیلسوفان غربی، آراء افلاطون در 2:  1395را به خوانندة معاصر میدهد )گاتری،  

تربیت دینی برگزیده شده   با امکان  باستان و موافق  یونان  نمایندة مکتب فلسفی  مقام 

های پل هرست، از فیلسوفان  است. در میان مخالفان تربیت دینی در دوران معاصر، اندیشه 

تحلیلی تربیت، بیشتر مورد توجه بوده و در میان فیلسوفان اسلامی، ملاصدرا که آراء او 

 است.    در موافقت با تربیت دینی است، انتخاب شده

؛ 1402)ازجمله: دنبلی و دیگران  دربارة تربیت دینی پژوهشهایی متعدد انجام شده است  

پور و بیادار، ؛ رحیم 1402؛ خجسته مهر و دیگران  1398سلطانی کوهانستانی، و فنی اصل  

عمدتاً به تبیین مفهومی    اپژوهشه(. این  1379؛ باقری،  1393نژاد و دیگران  ؛ سبحانی1395

آموزه  چارچوب  در  دینی  دینیتربیت  فلسفیهای  مؤلفهیا    ،  تاستخراج  دینی های    ربیت 

فلسفه و تربیت دینی، بویژه در تقابل یا مسئولیت  نسبت میان  هیچکدام  اند، و در  پرداخته

فکری   و غربتعامل سنتهای  قرار    ،اسلامی  نظاممند  توجه  اسنمورد   ت. ضرورتگرفته 

دانشی از طریق بازخوانی مسئولیت فلسفه و ارتباط   این شکاف  کردن   در پر  حاضر،  پژوهش 

آن با تربیت دینی در افق فکری حکمای مسلمان و غربی، و ارائة الگویی مفهومی در این  

بوده است.   برخلاف فلسفة تربیت معاصر که    بود این نکته    توضیحضرورت دیگر،  زمینه 

از  غرب،   دین  هایمؤلفه برخی  درتربیت  نیز  یدیغیرتوح  فلسفی  سنتهای  ی    ظهور  غرب 

نظامهای تربیتی سکولار معاصر   ترو فهم عمیق   تحلیل  برای  را  راه   میتواند  امر  این  و  اندداشته

 .سازد هموار 



 

 

104 

 مبانی نظری 

 ماهیت تربیت دینی 

پردازان آن اجماع کامل وجود ندارد. بعضی  دربارة ماهیت تربیت دینی، میان نظریه 

دینی، تقوای پرهیز در برابر تقوای حضور و  محققان، عقلانیت، اخلاق، عبادت، احکام  

(.  28 ـ35:  1379اند )باقری،  های آن دانسته راه با طرد و انتخاب را از مؤلفه م ارزیابی ه 

توحیدی،   دین  به  ناظر  دیدگاههای  اغلب  در  این،  وجود  تربیت  با  نوعی  دینی  تربیت 

هدفمند   و  به منظم  ایمان  راستای  خداوند   در  هستی   ارتباط و    وجود  کل  و  با    انسان 

دربرگیرندة تعالی  حق  ر جنبه تمامی    و  انسان  های  دینی تمرکز    است. شد  بر    تربیت 

عقلانی  زندگی  طریق  از  فطرت  خداوند   ـاخلاقی  ـشکوفایی  شهود  نهایت،  در  و  دینی 

ی از ارزشها، بلکه بعنوان منبعی  ی تنها بعنوان مجموعه این نوع تربیت، دین را نه ت.  اس 

.  ( 58:  139نژاد و دیگران،  )سبحانی   و جهتگیری در زندگی در نظر میگیرد   معرفت برای  

انگیزه انگیزه ،  در تربیت دینی  های دینی تقویت میشوند. همین  های اخلاقی با کمک 

تجربه  بر  بیشتر  که  میشود  معنوی  تربیت  از  آن  تمایز  باعث  و  ویژگیها  های شخصی 

دارد  تأکید  علم    .درونی  دیندار، حاصل  فرد  عمل   و فاعل  عمل  آن  با خواست    انطباق 

ینی، در تربیت سکولار، نه شکوفایی فطرت آدمی بلکه  است. برخلاف تربیت د   د خداون 

انسان  مبنای  بر  او  استعدادهای  تربیت در  شکوفایی  از خداوند هدف  محوری و جدایی 

   (.Webster, 2004: pp. 10-16) نظر گرفته شده است 

 فلسفة قدسی افلاطون 

روش برجسته   افلاطون،  است.  باستان  فیلسوف    روش   یک   که   را   او   فکرى   ترین 

اند. ملاصدرا افلاطون را از بزرگان حکما، اهل  نامیده   اشراقى   روش   است،   عرفانی  ـعقلی 

و حکمت دانسته و او را »افلاطون الهی« خطاب میکند )سجادی،    عرفان سیر و سلوک،  

اصلی    ة هست را  یافتن انسان«  »کمال   )کتاب هفتم(   جمهوری (. افلاطون در  491:  1387

نگر سوفسطائیان و شاعران  در برابر سنت ایستا و سطحی   که   میداند مسئولیت فلسفه  

ث ل( معتقد است. در رأس مث ل،  به عالم محسوس و عالم معقول یا الهی )م    و قرار دارد. ا 

عالیترین   است؛  محسوس  جهان  در  خورشید  شبیه  که  دارد  قرار  )خداوند(  خیر  مثال 



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

105 

الهی   دارای   عاقل و تنها موجود    ن انسا حقیقت، مبدأ هر هستی و هر معرفتی.     فطرت 

یابد.   مثال خیر دست  به شناخت  میتواند  فلسفه است که  در    انسان   هدایت   ، مسئولیت 

. در این  و شناخت مثال خیر است  بیتی عقلانی و اخلاقی، بسوی انضباط نفس یند تر ا فر 

در  دلیل    خودش و خداوند را میشناسد. بهمین مسیر، نفس با شبیه شدن به مبدأ الهی،  

( یکی  مثال خیر تفکر فلسفی )مثال خیر( با هدف تربیت )تشبه به   غایت نگاه افلاطون،  

گیری از  فیلسوف، با بهره  و  مال انسانی است مراتب ک  کردن  بمعنای طی  فلسفه میشود. 

اساسی در این مسیر دارد. افزون    ی روش دیالکتیک که حرکتی پویا ایجاد میکند، نقش 

و هماهنگی    ، انسانی را بازتابی از نظم الهی جهان   ة بر این، افلاطون اصول حاکم بر جامع 

 (.  116:  1393)نصر،    میداند کیهانی را نمادی از نظم اخلاقی  

سوفسطائیان و گرایی  گرایی، شکاکیت و نسبیتحت تأثیر تجربه   زمان افلاطون  ةجامع

 آنچه عرضه میکردند   . در نتیجه،فاقد معرفت بودندولی    بود که ادعای دانش داشتند  شاعران

تسلط این جریانها بر ذهن مردم،    ةنتیجاعتقاد افلاطون،  به  .تنها تصویری از حقیقت بود

انجامد است که به نابودی جامعه می  «نابینایان»   بر  «نابینایان»رهبری  بیبصیرتی عمومی و  

(Republic, VI:484.)  وضعیترا  فلسفه    افلاطون این  از  انسان  نجات  طریق   ، مسئول    از 

  و نقد   . فیلسوف ابتدا باید این الگوهای غلط را اصلاحمیداندهمراه با تربیت    بخشیِمعرفت 

،؛ زیرا  معرفت است  ة انتقاد در حوزاین  محور اصلی    .کند، و سپس حقیقت را آشکار سازد

ی از  ی، تنها سایهفلاطونبزعم ابود که  جهان محسوس    رسوفسطائیان و شاعران بتمرکز  

آن فقط میتوان گمان داشت،   ة ششم: تمثیل خط( و دربارکتاب    ،جمهوریاست )  عالم الهی

انسان در دام حواس است، به    کهزمانیتا  بباور افلاطون،    (.Cratylus, 439-440)  نه معرفت 

راه ؛  (Phaedo, 65-66نخواهد رسید )معرفت   به معرفت  تنها  راه  دستیابی  از  تربیت نفس   ،

افلاطون در برابر سنتی   ،بیترتن یبد.  (Phaedrus, 247a-251cتزکیه و تشبّه به خداوند است )

  اومانیسم گرایی و  قرار میگیرد که با شعارهایی مانند »انسان معیار همه چیز است«، به نسبی

  او در مقام فیلسوف، مفاهیم »شدن« و »هستی« رااز خداوند غافل شده بود. روی آورده و  

به   ؛است  معتقد است »شدن« در تضاد با »بودن« نیست، بلکه تابع آن کرده و  بازآفرینی  

، خود را به کمال انسانی و در مسیر هدفی الهی  ، در حرکت مداوم خوداین معنا که انسان

ششم: تمثیل  کتاب    ،جمهوریسعادت راستین، یعنی شهود خداوند نزدیک و نزدیکتر میکند )



 

 

106 

فلسفه   بنابرین، مسئولیت  بلکه    «تمرین مرگ»خط(.  بمعنای سکون،  نه  بمعنای  » است، 

و هواهای نفسانی«، »گام نهادن در سیر و سلوک تدریجیِ تزکیه و تهذیب  رهایی از علایق  

 نفس« برای کسب معرفتِ توأم با عمل.  

زندانیانِ در بندِ داخل غار با    افلاطون این تمرین را در تمثیل غار اینگونه نشان میدهد:

خورشید    مشاهدة   راهنمایی فیلسوف از تاریکی غار )جهل و هواهای نفسانی( خارج شده و به

»کل این سیر .  (و غار  هفتم: تمثیل خطششم و    همان، کتاب)  ل میشوند )شهود خداوند( نای

و پرورش    آموزشدهندة مراحل  صعودی که با اولین رویگردانی از غار شروع میشود، نشان

این سیر    (.Guthrie, 1975: p. 515یی است که خود افلاطون تجویز میکند« ) تهذیب یافته

صعودی، یعنی گذر از محسوس )داخل غار( و رسیدن به معقول )جهان خارج از غار(، عروج  

نهایی روح و اتصال آن با عالم الهی با کمک مثال خیر )خداوند( است و »اصل و اساس 

می تشکیل  است،  معرفت  اعلای  روش  که  را  )مِر،  دیالکتیک  متربیِ 67:  1383دهد«   .)

ملنای شناخت  به  فیلسوفشده  )خداوند(،  خیر  کهـثال  است  دیگر باید    پادشاه  غار  به    بار 

هدف افلاطون از تربیت، تنها ، زیرا  شودسیاسی  ـتربیتیبازگردد و وارد فعالیتهای    (جامعه)

است   ییطبقه  تربیت سعادت  به  جامعه  کل  رسیدن  و  انسان  تحول  بلکه  نیست،    خاص 

(Republic, VII:519)  . 

و روح  استبسوی خداوند  عقل و هافلسفه هدایت اراده، انگیزه  افلاطوناگرچه از نظر 

فرایند سخت عقلانی و اخلاقیِ انضباطِ نفس بسیاری از حقایق را    ةفلسفی میتواند بوسیل

  فقط(، اما همة افراد بشر قابلیت تربیت ندارند. بزعم وی،  10ـ11:  1395بشناسد )گاتری،  

الهی   ان پیرو  فطرت  با  خدا شان  خداوند  حقیقت  کشف  خود بدنبال  نیاز    یی  این  میروند. 

، از او الهام  ند ارتباط ر  و چون با خدا د باعث میشود تمام توجهشان به خدا معطوف شود  

را   او  رفتارهای  و  میگیرند ی انسان   توان حد    در میگیرند  بکار  خدایی  زندگی  برای   ، 

(Phaedrus, 252e-253a)  .  در جهان محسوس، انسان بدلیل داشتن فطرت الهی، خویشاوند

اما اگر مستعد تربیت صحیح و از آن برخوردار باشد،   (Timaeus, 90a-bاست )  مثلو شبیه  

همان   این  نمیکند.  برابری  او  با  هیچکس  که  رسید  خواهد  جایی  به  نیک  خوی  در 

پادشاه است که بعد از رسیدن به چنین مقامی، هم الگو و هم مربی تربیتی دیگران  ـفیلسوف

 .  (Republic, VI:495خواهد بود )



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

107 

  بصورت   را   بشری   فعالیت   ، جامعه   و   خود   برای   مث ل   ادن د   قرار   الگو   با   »فیلسوفان 

  با قرار » ( و  275  : 1392تیلور،  )   « آورند درمی   معقول   واقعیت   بر   منطبقتر   هرچه   انعکاسی 

  اخلاقی   انقلابی   مابعدالطبیعی،   حیرتی   از طریق   قراردادی،   امور   بجای   اصیل   امور   دادن 

  فلسفی   حقیقت   با   مطلقاً   را   دینی   حقیقت »   افلاطون   . ( 567  : همان )   « آورند می   پدید 

برای    یکی   فلسفی   تفکر   متعلقات   بالاترین   با   الهی   حقیقت   و   میگیرد   یکسان  است... 

سلوک  بیشتر  فلسفه  حق   ی اخلاق   افلاطون  وجود  با  انسان  کل  کردن  پر  و    یقی است، 

 .  ( Zeller, 1876: p. 494) است«   ی نامتناه 

   فلسفة تحلیلی سکولار

  تنویرفیلسوفان تحلیلی تربیت، مسئولیت فلسفه را تحلیل دقیق زبان و  در دوران معاصر،  

پای بر  را  فلسفه  آنها  میدانند.  تجربی    ة مفاهیم  مینهندعلم  وظیف  بنیان  معتقدند  اصلی    ةو 

ی برای تحلیل عقلانی علم  یفلسفه، جلوگیری از سوءتفاهم در اندیشه و فراهم کردن زمینه

که یی یب، در فلسفة تحلیلی، تغییر اساسی در مسئولیت فلسفه رخ داد، بگونهترتبدیناست.  

 فیلسوفان هم مسئولیت فلسفه و هم نسبت آن را با تربیت، از تعبیر سنتی آن جدا ساخت.  

بباور آنها، زیرا    ،فلسفه میدانند  ة از حوزخارج  ، تربیت دینی را نقد میکنند و آن را  تحلیلی

و از تحمیل  ل کند  ها، ازجمله دین و اخلاق، عمحوزه   ةادانه در همفلسفه باید بیطرف و نق

در خدمت   فقطفلسفه    تحلیلی،  ةدر فلسف  .(Negel, 1936نماید )باورهای قطعی خودداری  

علم است تا با تحلیل منطقی و مفهومی، ادعاهای علمی را شفاف کند و مانع از تبدیل آنها  

بر مسئول  فلسفه  اسطوره شود. همچنین  انسانبه  غیرتجربی شناخت  عناصر    ست ا  رسی 

(Ibid)  .  از دیدگاه فیلسوفان تحلیلیِ  همینبر تربیت، عقلانیت و عینیت دو معیار   اساس، 

که    یی است، برنامهاز نظر آنها عقلانی و قابل دفاع است  که  ییدرسی  ةاصلیند، و تنها برنام

 )هرست   و از لحاظ تجربی نیز عینی و قابل ارزیابی باشد  بوده   تحلیل عقلانی استوار  مبنایبر  

فیلسوفان تحلیلیِ.  ( 130:  1389  پیترز،  و از نگاه  الزام تربیت  بنابرین،  امر  مانند ، هر  آوری 

را محدود   و نقد  دین، چون با تحمیل باورهای قطعی همراه است و روح پرسشگری، خلاقیت

  .تربیت کنار گذاشته میشود ة میکند، از حوز



 

 

108 

سر  ترتیب،  ین د ب  بر  از  استدلال  یکی  دینی،  تربیت  منطقیِ  امکان  عدم  یا  امکان 

ل  توسط پ بیش از همه  این بحث  شد.  وظایف اصلی فیلسوفان تعلیم و تربیت تحلیلی  

فکری(   دورة  دو  )با  ده هرست  اواخر  ده   1960  ة در  اوایل  نمایندة    1970  ة و  بعنوان 

توسط محققان دیگر  در سالهای بعد گردید و  آغاز مخالف با امکان منطقی تربیت دینی 

هدف تعلیم و تربیت گسترش دانش انسانی است  از منظر هرست متقدم،    پیگیری شد. 

وظیف همانجا )  و  بسوی    ة (  انسان  هدایت  و  پرورش خلاقیت  شکوفایی،  به  کمک  آن، 

از طری زندگی فضیلت  این  مندانه  با تکیه بر عقل است.  از فکر و عمل  ق زدودن خطا 

این    مدعی است   عقل، کاملاً بیطرف و فارغ از هرگونه باور جزمی عمل میکند. هرست 

لیبرال«  تربیت همان »تربیت  تعلیم و  فلسف آن    منشأ   و   ، نوع  باستان    ة در  است  یونان 

 (Hirst, 1974: p. 31 )  .  بدلیل    همین بر هرست،  دیدگاه  از  عقل،  اساس،  ذاتی  ارزش 

استوار  بر معرفت عقلانی  باید  پیترز،    باشد   تربیت  و  آن،  71  : 1389)هرست  و هدف   )

چنین تربیتی،    ة . نتیج باشد آموزش اشکال مختلف دانش یا همان تعلیم و تربیت لیبرال  

  د یاب شکوفایی ذهن و پرورش خلاقیت است که تنها در بستر تربیتی غیردینی تحقق می 

 (Hirst, 1969: p. 142 ) ،   تربیت دینی بدلیل تحمیل باورهای قطعی  هرست باور  زیرا ب ،

و الزام به عمل بر اساس آنها، با تربیت اصیل که مبتنی بر تفکر نقادانه و زندگی خلاقانه  

 . است، ناسازگار و حتی متناقض است 

استنتاج شوند، ، اصول تربیتی باید از استدلالهای عقلانیِ قابل آزمون عینی  اواز نظر  

میتوان دین را در نظام اعتقاد او،  بهی ندارند. البته  یدرحالیکه مبانی تربیت دینی چنین ویژگی 

دانشی باید استقلال منطقی    ة آموزشی گنجاند، اما نه بعنوان منبع اصول تربیتی، زیرا هر حوز

 ین استقلال نفی ابمعنی  شناختی خود را حفظ کند و ورود مفاهیم بیرونی به آن،  و روش 

باید مبتنی  ی  آموزشنظام  هرست، محتوای  سوی دیگر، از نظر  از  .  ( Ibid, pp. 142-148است )

های آنها از نظر تجربی یا  هایی از معرفت که گزاره بر »اشکال دانش« باشد؛ یعنی حوزه 

بویژه باورهایی که  ،  منطقی قابل بررسی و داوری هستند. در این چارچوب، باورهای دینی

چنین قابلیتی ندارند، زیرا نه بطور تجربی قابل آزمونند و متافیزیکی هستند، به حقایق  ناظر  

 ، دین نمیتواند بمثابه یکونه معیارهای عمومی برای صحت و سقم آنها وجود دارد. از اینر 

 .  شکل معرفتی مستقل و موجه در آموزش گنجانده شود 



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

109 

دانش دینی را  بباور او،  .  قائل میشودهرست میان »دانش دینی« و »باور دینی« تمایز  

بدون نیاز به ایمان. اما در  د؛  میتوان بصورت توصیفی، تاریخی یا پدیدارشناختی مطالعه کر

.  است تربیت دینیِ رایج، هدف نه صرفاً فهم دین، بلکه انتقال باورهای دینی بعنوان حقیقت  

نیازمند پذیرش معیارهای عقلانی برای تشخیص   ی چون فهم هر نوع معرفت  ،ویاعتقاد  به

هاست، و چون باورهای دینی از این معیارها تبعیت نمیکنند، آموزش  درستی یا نادرستی گزاره 

  . (Idem, 1965: p. 184)  مبتنی بر آنها را نمیتوان تربیت نامید، بلکه باید آن را تلقین دانست

ی خود، معتقد میشود که در تعلیم و تربیت، تأکید صرف بر عقلانیت  در دورة دوم فکر  هرست

های است و باید تمامی جنبه  فردی  و  اجتماعی  انسان  تحقق  تربیت  زیرا هدف  کافی نیست،

   (. Idem, 1993: pp. 195-197; Idem, 1999: pp. 72-93زندگی فرد مدنظر قرار گیرد )

بدلیل نگاه تجر فیلسوفان تحلیلی  بمثابه بی و کمّ بطور کلی،  تربیت، تلقی دین  به  ی 

بودن تربیت در معنای تجربی آن، همچنین باور به  ی غیرعقلانی و تأکید بر علمی یحوزه 

انتقال اخلاقی و غیرتحمیلی تربیت، امکان تربیت دینی را در مقام علم و عمل نفی میکنند 

 (.33: 1398مصباحی جمشید، )

 ملاصدرا مکتب الهی 

طریق دست    ازدر علم و عمل    انسانیافتن    کمالهدف فلسفه،    متعالیه،در حکمت  

از دیدگاه ملاصدرا،  یافتن به معرفت حقیقی یا شهود خداوند در حد طاقت بشری است. 

دارای    قرآن (. آدمی بمانند  97:  1360انسان، غایت آفرینش و خلیفة خداوند است )ملاصدرا،  

:  1366ه و باطن آن در عالم آخرت است )همو، ظاهر و باطن است، ظاهر آن در جهان ماد

یی از نور علم خداوند و وجودش (. انسان بدیعترین مخلوق عالم امکان، علم او لمعه113/  1

ین او و  ب  اما استغیب گرچه از عالم انسانی انفس (. 367 :آینة شمس خداوند است )همان

اندازة تعلق و توجهش به بدن، بهگشته و    ضعیفاو    قوام وجودیتعالی فاصله افتاده و  واجب  

کمال نفس در گرو طی کردن مراتب کمال و   در نتیجه،  از خودش، غایب و پنهان است.

( که غایت خلقت  517ـ519:  1386رسیدن به تجرد کامل و اتحاد با عقل فعال است )همو،  

او در حکمت متعالیه دارای  523  :او نیز هست )همان (. بنابرین، حقیقت آدمی و سعادت 

یی که ملاصدرا غایت فلسفه را بکمال رساندن انسان از جایگاهی بس عظیم است؛ بگونه



 

 

110 

جهت علم و عمل دانسته و معتقد است غایت حکمت، استکمال نفس آدمی در عقل نظری 

(. او تشبه به اله 20/  1:  1981)همو،    و عقل عملی یعنی تشبه یافتن انسان به خداوند است

 های دین ممکن میداند.را از طریق فرایند تربیت و در ظل آموزه 

  دشواریهایى   تحمل  و  ریاضتها  بدون  جهان،  این  پنهان  حقایق  به  از نظر ملاصدرا، رسیدن

  و خام  (1)نخستین  فطرت  از   حکمتجو  مرد   نیست. از نظر او تا  میسر   عمل   و  علم  کسب  در

  گوش  و چشم و  نمیرسد حقایق به  نکند، بر در  را (2) «ثانى فطرت» جامة و نیاید بیرون خود

البته اگر   (.298: 1387میشنوند )همو،  و میبینند جانوران که شنید و دید خواهد را همان او

فطرت ثانی به رذائل اخلاقی خو گرفته باشد، خلاف فطرت اولیه است و تذکر، تربیت و  

اما اگر انسان با نور معرفت و تخلق به (، 115:  1340هدایت مفید فایده نخواهد بود )همو،  

بد، چنین کسی اگر دارای دیگر صفات حاکم باشد دست یابه مقام خلافت    اخلاق الهی،

(، اولین نقشی که بر عهده دارد، حاکمیت جامعه است. تخلق به 357ـ358:  1360)همو،  

/  1:  1381اخلاق الهی بیش از همه با »عبادت« و »سیر و سلوک« حاصل میشود )همو،  

(، زیرا اگرچه عبادت، تزکیة نفس و درنتیجه تشبه به مبدأ اعلی و معرفت حقیقی را  187

 ایی امری مطلوب نیست. (، اما بتنه74: 1340بدنبال دارد )همو، 

 بحث و تحلیل 

 پیوند مسئولیت فلسفه و تربیت دینی 

مسئولیت فلسفه و ارتباط آن با تربیت دینی، از منظر فیلسوفان غربی ناظر به دو دورة 

  ت یمحور  باو معاصر    دیجد  ة دور  و  ،افلاطونفلسفی در غرب است: دورة قدیم با محوریت آراء  

توانایی  ،  فطرت الهی انسان  ة فیلسوفان یونان باستان بر پای.  تیترب  یلیتحل  لسوفانیف  ءآرا

الهی برای درک حقایق  نفس،    نفس  تزکیه  به فطرت    ةوظیفو  بازگشت  را  فلسفه  اصلی 

را  نمیدان فلسفه  تربیت،  و  تعلیم  تحلیلی  فیلسوفان  بویژه  معاصر،  و  فیلسوفان جدید  اما  د. 

الهی یا مابعدالطبیعی توجهی    ایقو به حق  دمیپندارنها با روش تجربی  محدود به بررسی پدیده 

های الهی را که  آموزه ،  ندارند. آنها شناخت مابعدالطبیعی را برای درک فلسفه کنار گذاشته

با علم تجربی سازگار نیستند، رد کرده و دیدگاههای تربیتی خود را بر همین اساس تنظیم  

  ند.میکن



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

111 

و پیوندی عمیق میان   شتهبه تربیت دا  ژه وی   ی ، افلاطون توجهفیلسوفان باستاندر میان  

فلسفه، دین و تربیت برقرار کرده است. از نظر افلاطون، فلسفه یک دانش نظری نیست، 

آوردن   بیرون  یعنی  است؛  انسان«  الهی  کردن فطرت  یا هنر »شکوفا  تربیت  نوعی  بلکه 

. در این  ل خیر(خداوند )مثانادانی بسوی نور حقیقت و شباهت یافتن به    انسان از تاریکیِ

بلکه نظامی  دین توحیدی،  یا    نه یک شریعت خاص یا دین یونانی  ، پیوند، منظور از دین

از   ایمان، عقلآموزه برخوردار  به خدا،  باور  مانند  است،  توحیدی  ادیان  اصلی  گرایی،  های 

اینکه  با    با حقیقتی متعالی. پیوند    وند وتلاش برای شبیه شدن به خدا،  محوری، اخلاقفطرت

خداوند  پیرو دین توحیدی نبوده، غایت تربیت را در رسیدن به    افلاطون بمعنای دقیق کلمه 

  ، فراتر از واقعیتهای مادی است. این دیدگاهها  میداند که نوعی شهود حقیقتِ  و شناخت او

  جمهوری و نقش هدایتگر حکیم در  «پادشاهـفیلسوف » ة آموز»مثال خیر«،  ةبویژه در نظری

تربیتی است که  در منظومة معرفتی افلاطون بمعنای  »تربیت دینی«  د. بنابرین  ودیده میش

  ة )مثال خیر( را فراهم میکند و با تزکی  وندفطرت، امکان شناخت و شهود خدا  شکوفاییبا  

 عقلانیت همراه است.    ونفس 

؛ میدانداز این دیدگاه، افلاطون حامی تربیت دینی است و این را مسئولیت واقعی فلسفه  

اساس این تربیت، شناخت    .میسازدپذیر  توجیه  تربیت دینی  ة در حوزرا  او    ةبررسی اندیشکه  

الگو، یعنی شناخت خداوند است که به اعتقاد افلاطون، شرط ضروری حاکمیت عالیترین 

 است؛  ی نید  ت،ی، در نهایتیترب  نیچن (.  1241:  1376پادشاه است )یگر،  ـحاکم یا فیلسوف

امری الهی است.    هب  تشبه  یانسان بسو  تیهدا  یبلکه بمعنا  ،یونانی  یرسم  نید  ینه بمعنا

ت انسان و یندی منظم، عقلانی و اخلاقی است که هدفش شکوفایی فطرا این تربیت، فر

اید اینرو،  از  او به خداوند است.  افلاطون مطرح میکند  ة شباهت    : این است  ،بنیادینی که 

با و فقط از طریق شکوفایی فطرت الهی    استبویژه مثال خیر    متعلق واقعی معرفت، مثل 

تلاش افلاطون اینست    درحقیقت،آید.  ، بدست می استتربیت  تزکیه و تطهیر نفس که نوعی  

تربیت را بر اساس فطرت الهی انسان، معرفت به حقایق و فضایل اخلاقی تعریف کرده که  

افلاطون، فهم حقیقت متعالی نه از طریق    ةدر فلسفرا به خداوند و شهود آن ربط دهد.    و آن

و این    پرسیدن ماهیت آن، بلکه با پرسیدن چگونگی رسیدن و شباهت به آن حاصل میشود 

 مسئولیت فلسفه است. 



 

 

112 

تحلیلی تربیت است که وجود حقیقت متافیزیکی و نقش    ةن دیدگاه، برخلاف فلسفای

بنابرین و  نمیپذیرد  را  آن  در شناخت  ندارد  ،عقل  را قبول  دینی  دور  .تربیت   ة هرست، در 

های  صرفاً تحلیل زبان و پالایش مفاهیم از گزاره   ة اصلی فلسفه راوظیف  ، نخست فکریش

آزمون و  جزمی  آموزه میداند  ناپذیرغیرتجربی،  منظر،  این  از  بدلیل  .  دینی    فقدان های 

حوز از  خارج  اساساً  تجربی،  و  عقلانی  توجیه   ة معیارهای  میگیرند. معرفت  قرار  پذیر 

تنها پیوندی میان فلسفه و تربیت دینی برقرار نیست، بلکه چنین پیوندی از ، نهدلیلبهمین

م تربیتی که بجای پرورش عقل، بر  موجه است. بباور هرست، هر نظاغیرنظر او متناقض و 

دوم فکریش، با   ة حتی در دوراو  ایمان تکیه کند، با رسالت فلسفه در تعارض است.    ءالقا

را   فلسفه  همچنان  دیدگاهها،  تعدیل  رشد تنها  وجود  و  تربیت  عقلانی  تبیین  بر  ناظر 

 یبه حقیقتو  ایا وصول  انسان  ، نه ابزاری برای سلوک الهی  انسان میدانستاجتماعی  ـفردی

نه تأییدی بلکه   ،. بنابرین، از منظر هرست، مسئولیت فلسفه در نسبت با تربیت دینیالهی

   .گر استانتقادی و تفکیک

فیلسوفان به نقد دو موضوع مهم    ،»تربیت دینی و انتخاب دینی«  ةدر مقال  مایکل هند

ناسازگاری دیگری،  اختیار در انتخاب باورهای دینی و  یکی،  پرداخته است:  تحلیلی تربیت  

او   اجباری.  دینی  بهتربیت  اعتقاد  استدلال شکل   اینکه   با  و  پایه شواهد  بر  بیشتر  باورها 

آن، تربیت دینی  بر اساس از دیدگاه هرست میپردازد که انتقاد  ، به آزاد فرد ة میگیرند نه اراد

آموزان  عتقد است در تعلیم و تربیت دینی به دانشرا در تعارض با تفکر انتقادی دانسته و م

امکان انتخاب آگاهانه از بین مسیرهای دینی و غیردینی داده نمیشود. هند نتیجه این دیدگاه 

آموزش تفکر نقادانه و   را امکان سوق دادن فرد به پذیرش باور نادرست میداند و میگوید:

تفاما  منطقی به کودکان ضروری است   آموزش  انتقادیضرورت  این معناست  کر  که    به 

به بررسی و نقد    ،مدارس به کودکان آموزش دهند چگونه بشکلی منطقی و مبتنی بر شواهد

از این منظر، هدف    .درست از حقیقت برسند  ی باورهای مختلف بپردازند و سپس به درک

باید هدایت دانش  تربیت دینی در مدارس  واقعی  اصلی  آموزان بسمت جستجوی حقیقت 

 قابل طرح د، نه صرفاً تطابق باورها با تمایلات شخصی آنها. بنابرین، پرسش کلیدی  باش 

اینکه  نه    ،صحیح است؟«  تجربیاین است: »کدامیک از ادعاهای دینی از نظر منطقی و  

   (.Hand, 2015: pp. 31-39« )»کدام باور با شخصیت من سازگارتر است؟



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

113 

بمعنای انتقال فهم دین    ، تربیت دینی غیراقراری برخلاف نظر هرست،    اعتقاد هند، به 

از نظر منطقی ممکن است. هدف چنین تربیتی، کمک به  ،  بدون الزام به پذیرش باور 

آموزان برای درک مفاهیم دینی بصورت بیطرفانه و مبتنی بر معیار حقیقت است،  دانش 

نی میتواند بدون الزام اعتقادی و بشکل  خاص. بنابرین، تربیت دی   ی ایمان یا باور   ء نه القا 

( نیز ضمن تحلیل  2006)   امکان تربیت دینی . او در کتاب  عقلانی و بیطرفانه انجام شود 

هرست،   این  آراء  آیا    پرسش به  میدهد:  به  منطقاً  پاسخ  را  دینی  مفاهیم  میتوان 

؟ او ابتدا  بدون اینکه آنها را به دین یا باور خاصی ملزم کرد   ، آموزان آموزش داد دانش 

نقد مخالفان تربیت دینی را مطرح میکند که معتقدند تربیت دینی غیراقراری )آموزش  

داشتن باور است.    فرضِ بدون الزام به باور( منطقی نیست، چون فهم دین مستلزم پیش 

آموزان به قبول  بعبارت دیگر، معلم نمیتواند مفاهیم دینی را بدون متقاعد کردن دانش 

را   اقراری دینی غیر  تربیت چیزی که اعتقاد هند، اما  به ها آموزش دهد. ره یا رد برخی گزا 

است. تربیت دینی    ختن« سا   متقاعد »   همین ، دقیقاً  میسازد متمایز    تربیت دینی اقراری از  

غیراقراری بمعنای انتقال فهم دین بدون الزام به پذیرش باور است که از نظر منطقی  

آموزان برای درک مفاهیم دینی  کمک به دانش هدف چنین تربیتی،  ، زیرا  ممکن است 

، و چنین  خاص  ی ایمان یا باور  ء بصورت بیطرفانه و مبتنی بر معیار حقیقت است، نه القا 

 (. Idem, 2006: pp. 1-23; 151-155)  چیزی کاملاً ممکن است 
در میان اندیشمندان اسلامی، در فلسفة ملاصدرا، مسئولیت فلسفه با تربیت دینی تلاقی  

انسان   ی کهکمالمیکند، زیرا در اندیشة وی، غایت حکمت و غایت تربیت با هم هماهنگند.  

  . این تربیت، تجلیگاه اوج مسئولیت انسان در برابر هستی است از طریق تربیت به آن میرسد،  

عقل  و اتحاد نفس با    م نفس، فطرت اولیه و ثانویه، سیر و سلوک، عبادتبا تبیین مفاهی

ظاهر اصلاح  از  از منظر ملاصدرا، تربیت با ابتنا بر فطرت الهی انسان    شود.ترسیم می  فعال

شروع شده، با تهذیب درون و دریافت معارف، به اتحاد با عقل فعال و شهود حقیقت ختم  

  است و یقیناً چنین تربیتی، دینی است.   اللهخلیفة، تربیت  میشود. در اینجا، مسئولیت فلسفه

 اللهیخلیفةو مقام  ی که نتواند آدمی را از »نفس ناطقه بالقوه« به »عقل بالفعل«  یفلسفه

آغاز    اساس چنین تربیتی،ارتقا دهد، از نظر ملاصدرا نه فلسفه است و نه صاحب مسئولیت.  



 

 

114 

در جهان مادی است که همان عناصر اصلی در  و شکوفا شدن    فطرت الهی انسان  کردن از 

 تربیت دینی محسوب میشوند. 

در فرایند تربیت دینی، برای خروج انسان از مرتبة جهل و ظلمت و رسیدن به مرتبة  

معرفت حقیقی یا شناخت خداوند، سیر و سلوک نیز لازم است. عبادت و سیر و سلوک، لوازم  

ملاصدرا مطابق با سنت عرفا، این سیر و سلوک تربیتی در تشبه به اله محسوب میشوند.  

را در چهار سفر عقلی بیان کرده که در حقیقت، سیر تکاملی تربیت جسمی و روحی فیلسوف 

و همان مسئولیت فلسفه است و با آن تطابق تام دارد. اولین سفر، سیر و سلوک علمی و  

انجا بوسیلة  ظاهر  تهذیب  الف(  است:  مرحله  چهار  دارای  و  از  عملی،  دوری  و  عبادات  م 

گناهان؛ ب( تطهیر باطن از ملکات رذیله و اخلاق دنیّه؛ ج( مشاهدة صورتهای علمی؛ د( 

(. با اتمام 275ـ276:  1381فنای نفس از ذات خود و مشاهدة خداوند و ملکوت او )ملاصدرا،  

  این سفر، حجابهای سه مقام اصلی انسان یعنی، نفس، قلب و روح کنار رفته، باطن نفس

میشنود،    خداوند  ةبوسیل  سالک  میشود. در سفر دوم،  فانی  تعالوند مدر خدا  او   ذات منوّر و  

مندی از معارف و افعال الهی و بدلیل با بهره   سفر سوم،. در  میگیرد  را در دست  مورو ا  میبیند

)همو،  میشود    حاصل  از نبوت   ییسالک بهره   برایالتفات کامل به خداوند، با خواست خداوند،  

ت، حقیقت، سود و میان مخلوقات و جهان طبیع(. در سفر چهارم، سالک با سیر  54:  1386

زیان مخلوقات در دنیا و آخرت و اختلاف درجات انسانها در قرب و دوری از خداوند متعال، 

 میداند )همانجا(. مسئول امر و نهى و بیان احکام الهى خود را   آگاه میشود و بهمین دلیل،

چنین بیاناتی در فلسفة ملاصدرا، مشهود است که هدایت آدمی و وصول او    بر اساس

روحی و تربیت دنیوی و  ـبه کمال، با تربیت فلسفی که تربیتی عام و شامل تکامل جسمی 

عقلانی یا همان انسان ـدینی است، میسر خواهد بود. مسئولیت فلسفه، تربیت انسان اخلاقی

ب زیرا  است،  دینی  تربیت  بر  دارای  فلسفه  شده  تربیت  نیاد  نهاده  رویکرد  استدینی  در   .

تنها روش تربیت دینی را دارد بلکه خود فلسفه، نوعی تربیت دینی است  ملاصدرا، فلسفه نه

 و در رأس همة امور قرار دارد. 

ملاصدرا(   و  افلاطون  )همچون  الهی  حکمای  نزد  کلی،  ایجابییرابطه بطور  میان   ی 

این  در تفکر فیلسوفان سکولاری مانند هرست،    برقرار است. مسئولیت فلسفه و تربیت دینی  

و نزد منتقدان فیلسوفانِ غربی معاصر )هند(، پیوند مسئولیت فلسفه با   رابطه انکار میشود



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

115 

  نزد فیلسوفان الهی )افلاطون  .ابدییم   لیتقل  طرفانهیب  یِمفهوم  ل یحلصرفاً به تتربیت دینی  

با حقیقتفلسفه  تجلی عینی مسئولیت    بمنزلةتربیت دینی  ملاصدرا(،    و   الهی   در نسبت 

 ن یادیو بن  ینیشیپ  ی، بلکه افقفلسفه  تیمسئول و تابع    ینیپس  ی، نه امر ینید  تیترب  .است

  ة تربیت دینی نتیج  . بعبارت دیگر،ت اس  فلسفه  تیمسئولاست که تحقق آن، همان تحقق  

بهمراه   را  دینی  تربیت  فلسفه در بطن خود،  بلکه  نیست،   ، یخوانش  نیدر چندارد.  فلسفه 

 ل موضوع و محمو  ینه از سنخ نسبتها   ،ینید  تیا تربب  فلسفه  تیسخن گفتن از نسبت مسئول

 ،آن  یتیفلسفه در صورت تام ترب   تیمسئول  یودز جنس تشخص وجبلکه ا  جه،یمبنا و نت  ای

این بیان ناشی از مبانی متفاوت حکمای الهی با فیلسوفان سکولار    است.یعنی تربیت دینی  

شناسی و شناسی، معرفتمعاصر غربی، بویژه فیلسوفان تحلیلی تربیت در سه حوزة هستی

 شناسی است.انسان

 ی  نید تیو ترب یشناسی هستارتباط 

هستی و  دینی  تربیت  پیوند  وجودیِ در  نظام  یک  پذیرش  عنصر،  مهمترین  شناسی، 

و  خدا، جهان  گانه  که مسئولیت آن تبیین واقعیت سه  ییفلسفهبا توحید است. در   هماهنگ

است.   انتظار  مورد  دینی  تربیت  تحقق  باشد،  الهی  امری  مبنای  بر  فلسفهانسان  های در 

مسئولیت فلسفه، در عمیقترین معنا، پاسخگویی به پرسشهای بنیادین   افلاطونی و صدرایی،

تا چیستی حقیقت،  آغاز شده و  از کیستی و چیستی انسان    این پرسشهات.  وجودی انسان اس

این دو جریان میان غایت هستی و غایت انسان در    یابد.ادامه می خیر، کمال و غایت زندگی  

ل شود، لازم است انسان برای اینکه هستی به مقصود خود نایارتباط تنگاتنگ وجود دارد.  

مسئولیت فلسفه با تربیت    ة رابطویش دست یابد. درواقع  از طریق تربیت نفس، به کمالات خ

که  معناست  ت. این بدیندینی، نه یک ارتباط بیرونی یا کارکردی، بلکه نسبت وجودی اس

امتداد سنت   را، در  بلکه کنشی صدراییو    افلاطونیاگر فلسفه  ، نه صرفاً کاوشی نظری 

نیست جز پاسخگویی به حقیقت  گر بدانیم، آنگاه مسئولیت فلسفه چیزی  و انکشاف  وجودی

مثابه امر قدسی و متعالی. از این منظر، تربیت دینی تجلی عملی همین پاسخگویی به امر  ب

 فه است.  الهی است، یعنی ترجمان وجودی و عینی مسئولیت بنیادین فلس



 

 

116 

تربیت دینی را امری ثانوی و پسینی تلقی کرد که گویا از دل بر این اساس، نمیتوان  

، خود امکان  بالعکس  ، بلکهی تربیتی بیرون کشیده میشودیفلسفی بعنوان نتیجهتئوریهای  

ــ مشروط به نوعی تربیت در ساحت  اگر آن را در افق پیوند با حقیقت الهی ببینیمـفلسفیدن  

تربیتی که   آماد  آدمیقدسی است؛  و  از خودبسندگی رها کرده  پاسخگویی به دعوت    ة را 

یابد که در سطح عینی، در قالب  ، فلسفه تنها زمانی تحقق میحقیقت میسازد. بتعبیر دیگر 

در حکمت  ند.  جهان محقق کتربیت دینی، خویشتن را از انتزاع بیرون کشیده و در زیست

موجودی ذومراتب و دارای    بمنزلةانسان،  و  عین وجود است    ،، حقیقتو نزد افلاطون  متعالیه

دار قرار  حقیقت  آن  با  نسبت حضوری  در  در  د.  سیر صعودی،  آنهافلسفه  دانشی   نظر  نه 

؛ تشبه آدمی به خداوند )مثال  انتزاعی بلکه سیر وجودی انسان بسوی تجلی حقیقت است

. پس مسئولیت فلسفه، سلوک وجودی انسان بسوی مبدأ است و  خیر( در حد طاقت بشری

 م.  تأمل در مفاهی نه صرفاً

نتیج نه یک  باید  را  دینی  تربیت  این چارچوب،  در  بلکه   ةحال  فلسفه،  از دل  تربیتی 

تجسم و  عینی  فر  ةیافتصورت  آن  یعنی  دینی،  تربیت  دانست.  فلسفی  یند ا همین سلوک 

إلی رجوع  مسیر  در  را  انسانی  نفس  که  تهذیب  و  صرفاً انکشاف  نه  وجودی،  )رجوع  الله 

را    مسئولیت فلسفه  الهی،  غایت اما فیلسوفان تحلیلی تربیت، با حذف  .  میدهداعتقادی( قرار  

فلسفة الهی )افلاطون ـ ملاصدرا( در مخالفت با رویکردهای میدانند.  مقابله با تربیت دینی 

سکولار تربیت )فیلسوفان تحلیلی(، بر تجلیات امر متعالی در عالم ماده و رابطة ناگزیر میان  

عالم  و  محسوس  نه  عالم  فلسفه  آنها،  نزد  میکند.  تأکید  مراتب  معقول  سلسله  بر  فقط 

ب مبتنی است. این  موجودات، بلکه بر تمایز میان ظاهر و باطن، تصویر و حقیقت یا قشر و ل 

دینداری  متفاوت  مراتب  با  خیر،  مبدأ  بسوی  انسان  استکمال  و  تربیت  فرایند  در  سطوح 

و سطوح عالی آن، ایجاد   تزکیة نفسشامل    گر میشود. سطوح ظاهری در تربیت دینیجلوه 

به   انسان و خداوند است. درواقع مهمترین اصل در تربیتی که متکی  معنادار میان  پیوند 

الهی است، پیوند مخلوقات مرتبة سافل با مخلوقات مرتبة عالی است. این اصل،   فلسفة 

ی، فلسفه موظف به وجه تمایز فلسفة الهی از سکولار است. بنابرین، از منظر حکمای اله

 ـ که  سازی مفاهیم، آنگونهـ است، نه در روشناعم از محسوس، معقول و الهی فهم عالم 

 فیلسوفان تحلیلی معتقدند. 



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

117 

 و تربیت دینی    یسشنامعرفتپیوند 

تحلیل ماهیت و  شناسی، با تبیین حدود و ثغور معرفت انسانی و در حوزة معرفت فلسفه

درواقع فلسفه نه هدف،   د.انواع معرفت، مبنای معرفتی تربیت دینی را تأیید یا نقد میکن  راعتبا

، تربیت را  سکولارالهی، برخلاف فیلسوفان    فیلسوفانیی برای فهم باطن است.  بلکه وسیله

  )افلاطون( یا   تربیت دینی پذیرش نوعی از معرفت قدسیشاخص  و    انستهناظر به معرفت د

به عقلانیت  با توجه به اینکه ملاصدرا    سایر منابع معرفتی است.   طولدر  ملاصدرا(  وحیانی )

هی است، ظهور تربیت دینی در اندیشة آنها ال  ،افلاطونحیانی معتقد است و بنیاد اندیشة  و

البته افلاطون و ملاصدرا در نگرش دینی خود تمایزاتی دارند. ملاصدرا    .مورد انتظار است

بهره برده و افلاطون اتکایی به منبع وحیانی ندارد، بنابرین   قرآن کریماز پشتوانة معرفتی  

نوع تزکیة نفس نیز از نظر آنها کاملاً یکسان نیست؛ افلاطون سیر و سلوک دیالکتیکی و  

یات و موسیقی را از راههای ضروری تزکیة نفس و تربیت  پرداختن به علومی چون ریاض

دانسته و ملاصدرا عبادت و سیر و سلوک معنوی را. این دو شخصیت تفاوتهای دیگری نیز 

دارند اما آنچه اهمیت دارد اینست که نزد آنها تحصیل معرفت با مسئولیت فلسفه در ارتباط 

شناخت    منوط بهون عمل اخلاقی را  افلاط، الهی است.  معرفت و عملاست و نزد هر دو،  

را شرط حکمت  و در رأس آن شناخت خداوند  و ملاصدرا حکمت نظری  خداوند(  )   مثال خیر

وحدت علم و عمل در  تحقق تعلیم و تربیت د. در نتیجه، نزد هر دو، عملی و بالعکس میدان

 است.  بستر ایمان 

تربیت دینی در فلسفة غفلت از ساحت الهی تربیت یکی از موانع اصلی برای امکان  

»خودبنیادی عقل  تی میان عقلانیت تجربی و  تقابل معرفاین مکتب، بر    در.  تحلیلی است

بودن آن، در سوی دیگر،    غیرتجربیانسانی« در یکسو، و وجود مرجعی الهی یا قدسی بدلیل  

مسئولیت فلسفه، تفکیک دقیق مرزهای از منظر فیلسوفان تحلیلی تربیت،    تأکید میشود. 

از این    خارج رفتی است و تربیت دینی، بدلیل ناکارآمدی ابزاری و ناسازگاری با عقل نقاد،  مع

میگیر قرار  دینیا  د.مرز  تربیت  تبیین  نه مسئول  فلسفه  سازی  بلکه مسئول »خنثی  ،ینجا 

است تربیتی«  نظام  در  فیلسوفان  دخالت دین  در  آنجاکه  از  به .  فلسفه  تحلیلی مسئولیت 

و   مفاهیم  میشودتحلیل  فروکاسته  ارزشی  تعهد  از  نهپرهیز  میان  یرابطه تنها  ،  مثبت  ی 



 

 

118 

ندارد وجود  دینی  تربیت  و  فلسفه  با   ،مسئولیت  مخالفت  در  دقیقاً  فلسفه  مسئولیت  بلکه 

تعریف میشود. آنها در دفاع از رویکرد عقلانی به تربیت، تربیت دینی را امری    باورهای دینی

نه ایجابی. یعنی    سلبی است  ،از این منظر، مسئولیت فلسفه  تلقینی و فاقد عقلانیت میدانند.

به موضوعی برای بررسی زبانی و مفهومی،  را  آنها    و را نقد نموده  باورهای دینی  فلسفه باید  

تلاش فیلسوفان تحلیلی برای تبیین اشیاء و امور  درواقع،    ، تقلیل دهد.نه تأیید و اشاعه آنها

ستیزانة کلی را بنمایش میگذارد. فلسفة تحلیلی، ین از طریق علل تجربی، نوعی گرایش د

های عینی، بیمعنا میداند که نشانگر تسلیم کامل و نهایی این فلسفه، تربیت را خارج از حوزه 

نظریة تربیتی فیلسوفان تحلیلی صرفاً امکان توسعة یک نظام تربیتی  به علم تجربی است.

 در مقام یک علم تجربی محض را ممکن میداند.  

 و تربیت دینی ی سشناانسان

از ماهیت به  با توجه  ،  ی هر مکتب فلسف در   نوع مسئولیت    دارد،   انسان   تعریفی که 

  و در فلسفة فیلسوفان الهی )افلاطون    د. شو فلسفه و نسبت آن با تربیت دینی تعیین می 

انسان موجودی مختار، متعالی و دارای   ملاصدرا( این نسبت اتحادی است. از نگاه آنها، 

(  ـ خداوند   )مثال خیر   الهی ورای ماده و در نسبت با حقیقتی    غایت   است. این غایت الهی  

و   عقلانی  سلوک  همان  تربیت،  و  است  تربیت  خود  فلسفه  اینجا،  در  میشود.  تعریف 

  ی عقلان   تشبه   ی بسو   انسان   ت ی مسئولیت فلسفه، هدا   الهی است. اخلاقی بسوی غایت  

ا ، بازسازی شخصیت انسان بر صورتی الهی،  خداوند   به   ی اخلاق   و  از    و حرکت وجودی 

حضور    ة نحو است. هدایت،   عقل  و مرزهای حس و فراتر رفتن از  امکان به فعلیت   ة مرتب 

راهی برای شهود    است؛ گشودن   خدا و خویشتن   از فراموشی ن و رهایی او  در جها انسان  

امری  فلسفه از    تحقق این امر منوط به تبدیل کردن   آدمی است. خداوند در عقل و عمل  

صعود  در افلاطون، این مسئولیت در قالب »  انسانی است.  یی زیسته و انتزاعی به تجربه 

« و در ملاصدرا، در قالب »استکمال عقل نظری و  تا شهود او   نفس بسمت مثال خیر 

معرفتی   ـانسان بمثابه فاعل اخلاقی . در چنین مکاتبی  رخ میدهد   « خداوند ی تا شهود  عمل 

قائل  دو،  ، تعریف میشود و بر همین اساس این با قابلیت صعود به ساحت الهی   ، مکلّف 

 . دینی هستند   به امکان و ضرورت تربیت 



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

119 

اوند شناسی خود مبتنی بر عنصر محوری فطرت الهی انسان و تشبه به خداین انسان

الهی« انسان یکی از اصول بنیادین   فطرت»  به  دادن  اهمیت  و  بخشیدن  اعتبار  است. درواقع،

  در پذیرش یا رد تربیت دینی است. افلاطون و ملاصدرا برخلاف فیلسوفان تحلیلی، معتقدند 

در فلسفة تربیتی این دو، تربیت از فطرت آغاز است.  قدسی  و    آدمی دارای فطرتی الهی

تحمیل.   از  نه  درمیشود  فلسفه  فطرت  مسئولیت  شکوفاسازی  و  طریق    بیدارسازی  از 

آغاز، بلکه مسیر است؛ نه صرفاً واقعیتی فعلی،    ةانسان نه نقطت.  بخشی و تهذیب اس معرفت 

 بودن  آینه   در  دلها  همة  به غایتی الهی با فطرتی الهی است، زیرا  بلکه امکانی برای صعود

 ریاضات   و  تکالیف  و  صالحه  افعال  و  اعمال   بعضى بوسیلة  هستند؛  بالقوه   فطرت،  اصل  بحسب

 بسبب  قوه   آن  ییعده   در  و  اند،نیامده   بفعل  قوه   از  هنوز  برخى  و  میرسند  بفعل  شرعیه، از قوه 

  وى   از  بوده،  فطرت  اصل  بحسب  که  قابلیت  آن  و  گشته  باطل  ردیه  اعتقادات  و  قبیحه  اعمال

 (.  94/ 1: 1340)ملاصدرا،  گردیده است منسوخ و مسلوب

اما فلسفة تحلیلی با غفلت از ذات و فطرت الهی انسان، از تربیت دینی فاصله گرفت و  

تعلیم و تربیت را از ساحت الهی جدا ساخت. تربیت دینی در این الگوی نوین فلسفی، فاقد 

ند مایکل هند برای بازسازی نظریة تربیتی فیلسوفان مشروعیت شد. هرچند متفکرانی مان

تحلیلی تلاش کردند، اما اهتمام آنها نیز معطوف به طرح و تدوین امکان تربیت دینی بوده  

است، نه احیای دیدگاه دینی دربارة تربیت بعنوان معرفتی راستین که ناظر به اعتلای فطرت 

بهمین باشد.  آموزه   ،دلیلانسان  جهانتنها  فلسفههای  بر  شمول  تمرکز  بدلیل  الهی،  های 

او به خداوند، قادرند سر رشتة لازم را برای نفوذ به   انسان و تشبّه و صعود  الهی  فطرت 

تربیت دینی احیای آن  ساحتهای تربیتی متنوع و مختلف فراهم سازند. در چنین رویکردی،  

احیای فطرت است نه تحمیل  نیز  فلسفه  مسئولیت  .  حقیقت گمشده در درون انسان است

 ن.  عقیده؛ هدایت است نه تلقی 

 گیریجمعبندی و نتیجه 

تربیتی معاصر غرب مستلزم فهم مسئولیت فلسفه در سنتهای   ة درک تحولات فلسف

تربیتی سنتی    هایفلسفه اشتراک    ةآن با آراء فیلسوفان مسلمان است. نقط   ةغربی و مقایس



 

 

120 

شناسی  شناسی، هستیفلسفة آنها در سه حوزة انسانالهی  انی  مبغرب و فیلسوفان مسلمان  

بکلی طرد یا تقلیل یافته است.  تربیت  تحلیلی    تباست؛ امری که در مکشناسی  و معرفت 

در  را  مسئولیت سنتی فلسفه  الهی سه ساحت مذکور،    مبانی  اعتبارسازیتحلیلی با بی  ةفلسف

ارتباط با ام تربیتی بیریشه در فطرت و بی جهتدهی الهی به تربیت نادیده گرفته و نوعی نظ

شده   عاصر غرباست. این انقطاع، سبب بحران معنا و هویت در تربیت م  کرده معنا را ترویج  

برانگیخته   ـمانند تلاش برای احیای تربیت دینیرا ـو حتی در خود غرب نیز واکنشهایی  

 .  است

یا حکیم   بافضیلت  انسان  تربیت  مرتبه،  پایینترین  در  الهی  فیلسوفان  تربیتی  خروجی 

)ملاصدرا( است. نتیجة تربیتی فیلسوفان   اللهخلیفة)افلاطون(، و در بالاترین مرتبه، تربیت 

بنابرین،   است.  اجتماعی  انسان  تربیت  حالت،  بهترین  در  اصیل  تحلیلی  مسئولیت  احیای 

افلاطون و ملاصدرا، با تأکید   ةتربیت دینی، ضرورتی حیاتی دارد. فلسففلسفه، در پیوند با  

بست بدیلی بنیادین برای بن  و بنیاد نهادن آنها بر امری الهی،  بر وحدت فلسفه و تربیت

قائل    و تربیت  عقلانیت  ،تنها گسستی میان دینفلسفه معاصر ارائه میکنند. این رویکرد نه 

اما در این میان، ضرورت .  میشماردل حیات معقول انسانی  نیست، بلکه آنها را اضلاع مکم

توجه به تفکرات فیلسوفان اسلامی همچون ملاصدرا، نه بعنوان تفکر یک فیلسوف مسلمان 

تعالیم  بلکه بعنوان حکمتی که مبتنی بر عقلانیت وحیانی و هماهنگ با فطرت الهی انسان،  

 ز اهمیتی مضاعف است. زندة اسلامی را در دسترس همگان قرار میدهد، حائ

تطبیقی آراء نشان میدهد   ةمطالع  این بمعنای انکار حقیقت فلسفة سنتی غرب نیست.

های بنیادین تربیت دینی در نظامهای فکری غیردینی نیز قابل ردیابیند و همین  مؤلفه   برخی

. مفهومی برای تحلیل فلسفی تربیت دینی را فراهم میسازد  الگوییامر امکان شکلگیری  

ی  یافزون بر سنجش اعتبار و انسجام منطقی آراء اندیشمندان، زمینه،  این موضوعپرداختن به  

نق بازخوانی  فلسفی   ةرابط   ،ادانهبرای  عقلانیت  سنتهای   وحیانیـمیان  در  دینی  تربیت  و 

ساز شکلگیری الگویی مفهومی برای  میتواند زمینههمچنین    .آوردمختلف فکری فراهم می 

میان عقل،   گفتگویتر و عمیقتر شود؛ الگویی که به  تبیین تربیت دینی در بستری گسترده 

مجال   دین  و  و  اخلاق  داد  افقهایمیتواخواهد  دینی    ی ند  تربیت  ماهیت  فهم  در  را  جدید 

 بگشاید.



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

121 

فلسفه مسئولیت با دینی تربیت شاخصهای ارتباط ترسیم جدول؛  

شاخصهای فلسفی  

 دینی تربیت برای
 فلسفه  مسئولیت

  مسئولیت  تأثیر

  این بر فلسفه

 شاخصها 

  دلالتهای استخراج

  فلسفه  از تربیتی

 افلاطون/ ملاصدرا 

  دلالتهای استخراج

دیدگاه   از تربیتی

 هرست 

: وجود  شناسییهست
 شناسیینظام هست

و   یدهماهنگ با توح 
 معاد 

از  یریتصو ارائة
که شامل  یتواقع

خدا، انسان و جهان  
 است. 

  در ینید یتترب
ممکن و   ییفلسفه 

  درمعنادار است که 
و  الوهی یریتصو آن

 گانهسه معقول از 
 بنا شود. یهست

  ارزشهای آموزش
 شمول؛جهان انسانی
 آموزش به توجه

 عادلانه

  بازنگری و پژوهش
 ارزشها؛  در مستمر
  بندیهایقطب نفی

 مطلق  و ثابت

:  یشناختمعرفت
عقل،   تجربه، یرشپذ
و شهود بعنوان   یوح

 معتبر  یمنابع معرفت

حدود   ساختن روشن
و ثغور معرفت 

 . یانسان

  یازمندن ینید یتترب
از  ینوع یرشپذ

  ی،معرفت قدس
در   یو شهود یانیوح

 یکنار معرفت عقلان
است. فلسفه، با 

و   یتماه یلتحل
انواع  یناعتبار ا

 یمعرفت، مبنا
  ینید یتترب یمعرفت
 .یکندنقد م یا ییدرا تأ

  افراد تربیت
  دینی؛ـعقلانی 
  حکیمانه رهبری
  به توجه مربی؛

 الگوهای
 دینی ـعقلانی 

 ساختار هرگونه نقد
 دین، بویژه قدرت

  بیمبنایی تربیت؛ در
 به توجه تربیت؛ در

 تفکر بر زبان تأثیر
  معنای  ساخت و

  فرایند در جدید
 تربیتی 

:  یشناختانسان
انسان بمثابه  یفتعر

فاعل 
 یِمعرفتـی اخلاق

 یتمکلّف با قابل 
صعود به ساحت 

 یاله

  یتو غا آغاز تبیین
  نحوةانسان و  یینها

  توجهـوصول به آن
  به تشبه /فطرت به

 الهی  امر

از  یریتصو ارائة
مثابه  بانسان 
مختار،  یموجود
 یو دارا ی،متعال

 یت. ترب یاله یتغا
 بخشییتفعل ینید

 یتهایظرف ینبه هم
 ت. اس یانسان

 و خودآگاهی تقویت
 درونی؛ شناخت
 فطرت به بازگشت
 و انسان الهی
آن؛ تربیت  شکوفایی

یا  انسان با فضیلت 
)افلاطون(؛ حکیم 

تربیت انسان کامل 

الله   خلیفةیا 
 )ملاصدرا(

  تفکر ترویج
  پرسشگر؛  و انتقادی
 الهی ذات از غفلت

انسان؛ تربیت 
 انسان اجتماعی



 

 

122 

 نوشتهاپی
 

کسب صفات و ملکات در نفس    یانسانها برا  یتمام  نیهمان قوه و استعداد مشترک ب  هیفطرت اول.  1

 (. 132 / 9 :1981لااقتضاست )ملاصدرا،  یاخلاق لئو رذا ل یاست و نسبت به فضا  یانسان

است که بر اثر اراده، انتخاب، تکرار   یصفات و ملکات راسخه در نفس آدم   ، هیمنظور از فطرت ثانو.  2

 (.228/ 5: 1366، هموشده است ) لینفس او تبد یو عادت به صفت ذات

 منابع 

،  3، شمارة تربیت اسلامی ( »تربیت دینی در برابر چالشهای قرن بیست و یکم«،  1379باقری، خسرو )

 . 13ـ36ص

 ( و.  تا  (  1392تیلور، س. س.  آغاز  از  فلسفه غرب:  تهران:  افلاطون تاریخ  فتحی،  ترجمة حسن   ،

 حکمت. 

( »بررسی نظریه افلاطون در تعلیم و 1402نقی )خجسته مهر، کیوان؛ اویسی، کامران؛ فقیهی، علی

های آموزهتربیت اسلامی بر اساس آیات و روایات با تأکید بر نگاه استاد مطهری«، دوفصلنامه  
 . 173ـ195، ص1، شمارة 9، سال تربیتی در قرآن و حدیث

 ( »استنتاج 1402پرست، خسرو؛ میرباقری، سیدمحسن؛ عبایی کوپایی، محمود )دنبلی، مهناز؛ باقری نوع

،  های قرآنیآموزهکریم«،    قرآن  در  دین  ماهیت  از طریقاعتقادات    ة در حوز  ینید  یتترب  هاییوه ش

 .153ـ180، ص37شمارة 

فروغرحیم  )پور،  هنگامه  بیادار،  »روشهای  1395السادات؛  ملاصدرا«،  (  دیدگاه  از  نفس  تربیت 

 .73ـ89، ص36، شمارة پژوهی دینی انسان

  ماهیت،   ( »تبیین1393)  اشرفی، فاطمه محمدی، آزاد؛ احمدآبادی آرانی، نجمه؛ نژاد، مهدی؛سبحانی 

،  1  ۀشمار، 18سال  ، مطالعات معرفتی در دانشگاه اسلامیدینی«،  تربیت علم  هایمؤلفه و ابعاد

 . 39ـ56ص

( جعفر  سید  ملاصدرا(  1387سجادی،  فلسفی  اصطلاحات  ارشاد  فرهنگ  و  فرهنگ  وزارت  تهران:   ،

 اسلامی. 

( »بررسی دیدگاه پل هرست درباب تربیت  1398سلطانی کوهانستانی، مریم؛ فنی اصل، عباس ) 

فضیلت  تربیت  تئوری  مبنای  بر  افلاطون«،  دینی  تربیت محور  و  تعلیم  شمارة  فلسفه   ،6  ،

 . 111 ـ136ص 



 

 

   ...   از مسئولیت فلسفه تا تربیت دینی ؛  کوهانستانی، مصباحی جمشید سلطانی  

123 

 

( سی.  دبلیو.  کی.  یونان، (  1395گاتری،  فلسفه  فیثاغورسیان،  1ج   تاریخ  و  متقدم  از سقراطیان  ، پیش 

 ترجمة مهدی قوام صفری، تهران: دانشگاه تهران. 

 ، ترجمة فاطمه خوانساری، تهران: مؤسسة حکمت و فلسفه ایران.افلاطون( 1383مر، گاستون )

رسی امکان تربیت دینی بر مبنای نظریة عقلانیت وحیانی با تکیه  ( »بر1398مصباحی جمشید، پرستو )

 .5ـ38ص  ،16شمارة  ،اخلاق وحیانیبر نظریات علامه جوادی آملی«، 

 ( اصل (  1340ملاصدرا  و  رساله سه  معقول  علوم  دانشکده  تهران:  نصر،  سید حسین  تصحیح   ،

 منقول. 

 ، تصحیح و مقدمه محمد خواجوی، تهران: انجمن حکمت و فلسفه.  اسرار الآیات( 1360) -----

 ، بکوشش محمد خواجوی، قم: بیدار. تفسیر قرآن کریم( 1366) -----

نظری، تهران: بنیاد حکمت  ، تصحیح و تحقیق محمد ذبیحی و جعفر شاهالمبدأ و المعاد(  1381)  -----

 اسلامی صدرا. 

بنیاد حکمت اسلامی  ،  الغیب   مفاتیح (  1386)   -----  تصحیح و تحقیق نجفقلی حبیبی، تهران: 

 صدرا. 

  ، تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا.الکمالیة العلوم اسرار  فی الالهیة المظاهر( 1387) -----

 العربی.  التراث احیاء دار ، بیروت:فی الاسفار الاربعة العقلیةة المتعالیة  الحکم (م 1981) -----

 ، ترجمه انشاءا... رحمتی، تهران: نشر نی.دین و نظم طبیعت( 1393نصر، سیدحسین )

فلسفه (  1389)ریچارداستنلی   پیترز،  ؛هیوودپل،  هرست نگاه  از  تربیت  مفهوم  تحلیل  تربیت:  منطق 
 . علمی و فرهنگی ، ترجمة فرهاد کریمی، تهران:تحلیلی
 محمدحسن لطفی، تهران: خوارزمی. ، ترجمة پایدیا(، 1376یگر، ورنر، )

Guthrie, W. K. C. (1975). A history of Greek philosophy. vol. IV: Plato the man and his 

Dialogues, New York: Cambridge University Press. 

Hand, M. (2006). Is religious education possible? a philosophical investigation, New York: 

MPG Books. 

------ (2015). Religious education and religious choice. Journal of beliefs &values: studies 

in religion & education, vol.36, no.1, pp. 31-39. 

Hirst, P. H. (1965). Liberal education and the nature of knowledge. in R. D. 

Archambault (ed.), Philosophical analysis and education, London: Routledge, pp. 113 

138. 
------ (1969). The Logic of Curriculum. Journal of curriculum studies, vol. 1, no. 2, pp. 

142-158. 



 

 

124 

 

------ (1974). Knowledge and the curriculum: a collection of philosophical papers. London: 

Routledge. 

------ (1993). Education, knowledge and practices. in R. Barrow & P. White (eds.), 

Beyond liberal education: essays in honour of Paul H. Hirst (184–199), London: 

Routledge. 

------ (1999). The demands of morl education: reasons, virtues, practices. in J. 

M. Halstead & T. H. McLaughlin (eds.), Education in morality, London: 

Routledge. 

Negel, E. (1936). Impressions and appraisals of analytic philosophy in Europe. Journal 

of philosophy, vol. 33, no. 2, pp. 29-53. 

Plato, (1997). Complete works. ed. by J. M. Cooper, Hackett publishing company. 

Webster, S. (2004). An existential framework of spirituality. International journal of 

children's spirituality. no.1, pp. 7- 9. 

Zeller, E. (1876). Plato and older academy. Trans. by S. F. Alleyni & A. Goodwin, 

London: Longmans. 


