
 

 

63 

DOR: 20.1001.1.20089589.1404.16.1.1.5 

 

  زمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا  ،یمعقولات ثان

 ی  قیتطب یپژوهش

 2، مهدی منفرد 1حسین علیرمضانی 

 چکیده
پژوهش پیش رو درصدد تطبیق نظر ملاصدرا و کانت درباب مسئلة زمان و  

این قرابتهای فکری  یافتن  برای  این مکان  مفهوم  در شناخت  اندیشمند  دو دو 
است. تطبیق زمانی صورت میگیرد که مبانی تحلیل دو فیلسوف با هم تطابق 
آنها، یکسان است. ملاصدرا و کانت در   و گاه روش  اما هدف  ندارد،  چندانی 

معرفت  و تحلیل  دارند  بنیادین  تفاوت  با هم  مبانی  در  مکان،  و  زمان  شناسی 
بین آراء آنها    بهمین دلیل، روششان نیز با یکدیگر همخوانی نداشته و تطبیق

آنان   از بطن کلام  میتوان  را  از نزدیکی دو فیلسوف  اما مواردی  دشوار است. 
اند و »تقدم ذاتی« )در  یی خودِ علم را بینیاز از اثبات دانستهیافت؛ هر دو بگونه 

به معنای »پیشین« و »استعلایی«  زبان فلسفة اسلامی( در معرفت، نزدیک 
. بنظر  تعلا میتوان آن را برداشت نمود، استکانت که از فحوای شرح او در اس

  )و نه لزوما    نیشیپ  یشناختهابا  ملاصدرا را    انیدر ب  یبتوان معقول ثان  رسدیم
کانتییاستعلا )تأو  همسو  (  بازگشت  و  به  لی دانست  را  دو  هر    ، نقطه  کی( 

مشاهده کرد. آنچه کانت وظیفة عقل محض )بزبان صدرایی، مجرد از حس(  

 
 moshahede@gmail.com  . دانشجوی دکتری فلسفه و کلام اسلامی، دانشگاه قم، قم، ایران )نویسندة مسئول(؛ 1

 mmonfared86@gmail.com قم، قم، ایران؛دانشگاه ی، گروه فلسفه و کلام اسلام. دانشیار  2

http://hop.mullasadra.org/Article/37394
http://hop.mullasadra.org/Article/50156
http://hop.mullasadra.org/Article/45116
http://hop.mullasadra.org/Article/45116
mailto:moshahede@gmail.com
mailto:mmonfared86@gmail.com


 

 

 

64 

ن همان »ادراک معنای غیرمحسوس« در فلسفة ملاصدرا دانست  میداند را میتوا
یافت. »فاصله  نزدیک  را  ادراک  دو  این  فیلسوف،  دو  هر  پساپردة ذهن  در  و 
داشتن معرفت به زمان و مکان از اولین ادراک حسی« در کلام کانت و ملاصدرا  

 دیده میشود.

 : معقول ثانی، زمان، مکان، ملاصدرا، کانت. کلیدواژگان

  * *  * 

 مقدمه 

بن   مسئلة  ازجمله مسائل  فلسفه  در  مکان  و  ر   ی ن ی اد ی زمان  که  در تلاش    شه ی است 

برا  بعنوان دو عنصر  ی خو   گاه ی فهم جهان و جا   ی انسان  ش در آن دارد. زمان و مکان 

بهمین دلیل،    دارند.   ت ی فهم ما از واقع   ی ر ی در شکلگ   ی د ی کل   ی نقش   ، ی انسان   ة تجرب   ی اصل 

و   بوده  متفکران  بحث  مورد  همواره  آنها،  داشتن  پایان  و  آغاز  حتی  و  آنها  چیستی 

اند؛  فیلسوفان از ابتدای تاریخ فلسفه، به فرایند شناخت و تبیین این دو عنصر پرداخته 

:  1380بعنوان مثال، ارسطو زمان را »شمارش حرکات بر حسب قبل و بعد« )کاپلستون،  

تعریف میکند و آن را مبتنی بر »احساس تغییر« در    ( ۴۴۲  / 1:  ۲00۷  ارسطو، ؛  368/  1

میداند   از مفاه   بحث .  ( ۴1۵  / 1:  ۲00۷)ارسطو،  انسان  فراتر    م ی درمورد زمان و مکان، 

انسان    گاه ی جا   ، ی ک هست ر د   ی سفه برا از تلاش فلا   ی بخش   نها ی است؛ ا   ی اض ی و ر   ی علم 

و چگونگ  جهان  واقع   ی در  مکتب  تند ی تجربه  هر  ا   ی، فلسف .  به  را  خود    ن ی پاسخ خاص 

جذاب و    ات باعث شده زمان و مکان همچنان از موضوع   دگاهها ی و تنوع د   داده   پرسشها 

 بمانند.   ی باق   ی پرچالش فلسف 

پژوهش حاضر، به بررسی تطبیقی درباب زمان و مکان از دیدگاه دو متفکر سنت فلسفی 

شخصیتهاى تاریخى و بینظیر   یکى از شرق و غرب، ملاصدرا و کانت، میپردازد. ملاصدرا  

و   ،عرفان را با استدلال  ،منطق را با شریعت  ،خود  فلسفی  بشرى است که با مکتب  ةاندیش

در بالا بردن سطح . او  حکمت قرآنى و آسمانى را با اندیشه و شعور بشرى آشتى و پیوند داد

ق فرهنگ قرآنى و  یزمین و پربار کردن علوم عقلى و معرفى عممشرقفرهنگ و حکمت  



 

 

 

 یقیتطب ی؛ پژوهشزمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا ، یمعقولات ثان؛ علیرمضانی، منفرد

65 

توان  یمیراث گرانبهاى او را مبسیار داشت.  سهمى    السلام()علیهم  از اهل بیت  ة معارف بازماند

در غرب نیز این کانت   .(6/  1:  13۷9  ،ای)خامنه  دانست  «ایرانىـاسلامى»یک نظام فلسفى  

دو  به  ه را  یی تاریخ فلسفاست که با فلسفة نقادی خود مسیر فلسفه را دگرگون کرد و بگونه 

(. اثر او در مابعدالطبیعه، کلام، اخلاق و فلسفة 139:  13۷۴زاده،  بخش تقسیم نمود )نقیب

اندیشة او یافت   از  اروپایی میتوان ردپایی  افکار تمام متفکران  علم انکارناپذیر است و در 

 (. ۵: 136۷)کانت، 

جود و حرکت  شناسانه و با فرض اصولی مانند اصالت و هم ملاصدرا با نگاهی هستی 

شناسانه برای  زمان و مکان پرداخته و هم کانت با دغدغة معرفت   ة جوهری، به مسئل 

در   معلومات  بودن  »محدود  ادعای  با  مبارزه  افراطی،  پوزیتیویسم  برابر  در  ایستادگی 

تجربه  نظریات  و  )دورانت،  حس«  دیوید هیوم  این دو عنصر  ۲۲۴:  133۵گرایانة  به   ،)

آید، آنها زمان و  که از متون دو فیلسوف برمی ه است. آنطور اخت انسان توجه نمود شن 

اند.  مکان را در ردیف شناختهای ردیف دوم )معقول ثانی در زبان فلسفة اسلامی( دانسته 

بهمین دلیل، نگاهی »تطبیقی« به تبیین آنها از این صنف معرفت نیز خواهیم داشت تا  

و    1(، همزبانی و همداستانی 16۴و 1۴:  1383مشخص شود آیا قرابت )داوری اردکانی،  

)ایزوتسو،   فراتاریخی«  این ۵0۵:  13۷9»گفتگویی  بین  مکان  و  زمان  مسئلة  در  دو  ( 

ارتباط   نبود  تطبیقی،  نگاه  لازمة  آنکه  عین  در  خیر؛  یا  نمود  شناسایی  میتوان  متفکر 

 تاریخی بین دو متفکر است )همانجا(. 

 مفاهیم استعلایی در بیان کانت 

ند؛ به این معنی که »فاهمه«، ماده یافته کانت اولین محصول فهم انسان را تجربه میدا

آورد. اشیاء از طریق حس به ما داده میشوند و توسط فاهمه تعقل میگردند حسی را بعمل می 

(. اما تجربه درمورد ضرورت امری یا شناختهای Kant, 1998: p. 152؛  8۴:  1389)کانت،  

این کار عقل بوده که مستقل از تجربه است.  را    کلی قضاوت نمیکند؛  چنین شناختهایی 

(. ما نمیدانیم این  ۷:  1396پیشین و آنچه از تجربه حاصل میشود را پسین مینامیم )دلوز،  

آیند. ریاضی نیز چنین است و ما میتوانیم مستقل از تجربه، در  شناختها چگونه بدست می

 
1. Dialogic 



 

 

 

66 

  (، Kant, 1998: p. 138؛  66:  1389آن پیشروی کنیم؛ امکان خودِ تجربه کردن )کانت،  

میدهد  ما  به  تازه  است که شناختی  تحلیل  و  تجزیه  ما،  کار عقل  بزرگترین بخش  شاید 

اش را خراب کند میداند که خانه فرو یا اگر کسی زیربنای خانه  ؛(۵۲ـ۵۵:  1389)کانت،  

  (. Kant, 1998: p. 137؛  6۴این ریزش باشد )همان،    ة خواهد ریخت و نیازی نیست منتظر تجرب 

 ایم. مثال دیگر، اینست که همة ما میدانیم میمیریم، با اینکه آن را تجربه نکرده 

( مفهوم  1در تمام تعقلهای ما، در نسبت بین موضوع و محمول، دو حالت وجود دارد:  

مینامیم. در این    1محمول در مفهوم موضوع مستتر باشد؛ این احکام را تحلیلی توضیحی

و چیزی به مفهوم موضوع اضافه نمیشود و صرفا  آن را تجزیه  احکام، اینهمانی وجود دارد  

میکنند.   تحلیل  را ۲و  احکام  این  است.  خارج  موضوع  مفهوم  از  کاملا   محمول  مفهوم   )

میخوانیم. احکام مفهومی را به موضوع اضافه میکنند. »اجسام بُعد دارند«   ۲ترکیبی توسیعی

)کانت،   افزایندکام تحلیلی، شناختی به ما نمیتحلیلی و »اجسام وزن دارند« ترکیبی است؛ اح

:  1396دلوز،  ؛  Idem, 2004a: p. 16؛  Kant, 1998: p. 130؛  9۷:  136۷  ؛ همو،۷0:  1389

 . (۵9: 1386، اسمیتراوچ و ؛ ۲۲ـ۲۴

کانت احکام ریاضی را ترکیبی پیشین میداند، زیرا این احکام، ضرورتی با خود دارند که  

است. این گزاره در ظاهر   ۷+۵=1۲از راه تجربه بدست نیامده است؛ مثال معروف کانت  

است، اما براستی چنین نیست، چراکه مفهوم   ۵و  ۷در مفهوم جمع  1۲تحلیلی است؛ چون 

را    1۲تحاد دو عدد در یک عدد« را در خود دارد، نه مفهوم  ، فقط مفهوم »ا۵و    ۷جمع  

(.  Idem, 2004a: p. 18؛  Kant, 1998: p. 144؛  99:  136۷؛ همو،  ۷3ـ۷۴:  1389)کانت،  

جمعهای   در  عدد،  یک  در  عدد  دو  اتحاد  یا    9+3=1۲و    8+۴= 1۲مفهوم  و    ۲+8= 10و 

، و  ۷و    ۵یکی هستند. انتخاب  ها در این مفهوم،  و ... نیز وجود دارد و این گزاره   6+۷=13

هر دو عدد    ۷و    ۵توسط کانت، میتواند مورد مداقه قرار گیرد. بعنوان مثال،    9و    3نه مثلا   

اول هستند که هر دو را میتوان با انگشتان دست نشان داد، آنچنانکه خود برای تحلیل جمع 

از جمع انگشتان   نیز اولین عددی است که اول نیست و  1۲از آن استفاده میکند.    ۷و    ۵

دست بیشتر است. کانت حتی اصول هندسه را نیز ترکیبی میداند، اما به دو اصل »هر چیز  

با خودش برابر است« و »کل از جزئش بیشتر است« بعنوان دو اصلی که شاید بتوان تحلیلی 

 
1. Elucidatory, Judgments of Clarification 
2. Judgments of amplification 



 

 

 

 یقیتطب ی؛ پژوهشزمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا ، یمعقولات ثان؛ علیرمضانی، منفرد

67 

امی  دانست، اشاره میکند. اما اینها را نیز منوط به تأیید »شهود« در نظر میگیرد. کانت احک

العمل« )قانون سوم نیوتن( در فیزیک را  مانند »قانون بقای ماده« و »قانون عمل و عکس

:  1389)کانت،  نیز ترکیبی میپندارد، زیرا مثلا  مفهوم »بقا« در مفهوم »ماده« پنهان نیست  

 . (Kant, 1998: p. 145؛ ۷۵

آغاز دارد«؛ کانت   برانگیز، مسائل مابعدالطبیعه است؛ مانند گزارة »جهاناما محل نزاع 

این را نیز ترکیبی پیشین دانسته، ولی مانند احکام ریاضی و فیزیک، واقعیت آن اثبات نشده 

الطبیعه، مانند ریاضی و  های مابعد. گزاره ( Kant, 1998: p. 147؛  ۷8:  1389)کانت،  است  

قل در بیان یی برای سعة قدرت ع فیزیک، در واقعیت قابل بررسی نیستند. بنابرین، باید چاره 

الطبیعه، تجزیه و تحلیل دارد و بهمین های مابعدهایی اندیشید. عقل در گزاره چنین گزاره 

یی غیر پیشین ارائه دهد و شناخت ترکیبی و مابعدالطبیعه حقیقی  دلیل هیچگاه نمیتواند گزاره 

 . ( Kant, 1998: p. 148؛ ۷9: 1389)کانت، بسازد 

در تجربه، مشکل خاصی برای تحلیل ما وجود ندارد، چون مفهومهای موضوع و محمول  

:  1389)کانت،  آیند. تجربه، همیشه یک حکم ترکیبی به ما میدهد  همه از تجربه بدست می 

. اما در احکامی که پیشین هستند، منبع این مفهومها و حکم  ( Kant, 1998: p. 142؛  ۷1

)کانت، آید  علّت یا علیّت«، هیچگاه توسط تجربه بدست نمیکردنها چیست؟ مثلا  مفهوم »

. تجربه، کلیت نسبی یا فرضی را )بر مبنای استقراء،  (Kant, 1998: p. 142؛  ۵۷ـ۵8:  1389

ایم« چنین که ما دریافتهناقص( به ما میدهد، اما باید درمورد این کلیت بگوییم: »تا آنجا  ولو

بینی میکند یا استثنایی ندارد، پیش  هم که آینده را    و چنان است. پس اگر حکم کلی میدهیم

. ضرورت و کلیت دقیق، میتواند (۷ـ8:  1396)دلوز،    این حکم باید مستقل از تجربه باشد

)کانت، شاخصهای خوبی برای تشخیص چنین حکمهایی باشد تا آنها را »پیشین« بدانیم  

 .(3۵: 13۷۵کرم، ؛  Kant, 1998: p. 137؛ ۷۲و6۵: 1389

این عقل است که اصول شناخت پیشین را به ما میدهد. وقتی عقل را جدای از تجربه 

در حال   کنیم(،  را جستجو  پیشینی  احکام  فرایند شناخت  و  )عقل محض  بگیریم  نظر  در 

کانت   هستند.  »استعلایی«  کانت  اصطلاح  در  که  هستیم  پیشین  مفاهیم  به  پرداختن 

زد، فلسفة استعلایی نامیده که در آن باید هم به  یی که به مفاهیم استعلایی میپردافلسفه

شناخت تحلیلی پیشین پرداخته شود و هم به شناخت ترکیبی پیشین، تا شناختهای پیشین 



 

 

 

68 

سنجی( نماید را ارزشیابی کند و بتعبیری، عقل جدای از تجربه )محض( را نقادی )ارزش

نیز تصوری پیشین دارد که  . البته اگر حس  ( Kant, 1998: p. 149؛  80ـ81:  1389)کانت،  

بر اساس آن، شیء به انسان رسانده میشود، باز به فلسفة استعلایی تعلق خواهد داشت.  

تنها تجربه برای شناخت مسائلی مانند خداوند، آزادی و بقای نفس، اموری هستند که نه

چنین   آنها کاری نمیتواند انجام دهد، بلکه حتی از جهان حسی نیز والاترند. علمی که به

مسائلی بپردازد، شایستة عنوان »مابعدالطبیعه« است. این علم بیمحابا عقل را برای پرداختن 

است   نداده  قرار  آزمون  مورد  را  آن  و  دانسته  توانا  این مسائل  ؛ 6۷ـ68:  1389)کانت،  به 

Kant, 1998: p. 139) . 

ن مورد بررسی بهر حال، باید دو منبع شناخت ما، حس و فاهمه، از نظر شناختهای پیشی

فلسفة   حیطة  در  باشند،  داشته  پیشین  شناخت  اگر  منبع،  دو  این  از  یک  هر  گیرند.  قرار 

در  از شناختهای خود  بخشی  به  بطور طبیعی  انسان  میرسد  بنظر  بود.  استعلایی خواهند 

ریاضی اعتماد کرده و همین اعتماد را در امور دیگر خارج از تجربه نیز بکار برده است و  

یل، پیشرفتی در این امور داشته که بناچار از نظر تجربه انکارناپذیر است. عقل  بهمین دل

افزاید همچنان مفاهیم را بطور پیشین توسعه میدهد و بر اساس همین روند طبیعی بر آنها می

. اما نباید تصور کرد که ما در تجربه و حس،  (Kant, 1998: p. 140؛  68ـ۷0:  1389)کانت،  

فی اشیاءذات  اشیاء   نفسه  و  میشود  ما شناخته  برای  اشیاء  پدیدار  فقط  زیرا  میشناسیم،  را 

 . (Kant, 1998: p. 169؛ 109: 1389)کانت، نفسه را ابدا  نمیتوانیم بشناسیم فی

 مکان و زمان در نگاه کانت

کانت پس از پالایش دریافتهای حسی، دو عنصر مکان و زمان را شناختهای استعلایی  

.  ( Kant, 1998: p. 157؛  88:  1389)کانت،  های حسی معرفی میکند  ته و پیشین درمورد یاف

حس و تجربه باشند، اما پشتوانة تمام محسوساتند. مکان، مبنای    1این دو شناخت باید ماوراء 

شناخت همة پدیدارهای خارجی است، اما یک مفهوم کلی نسبتهای بین اشیاء نیست. در  

باید قوة  پدیدارهای حواس خارجی« است و چون  بیان کانت، مکان فقط »صورت همة 

مة پدیدارها نیز میتواند پیش از  ادراک ذهن، پیش از همة مواجهات با اشیاء باشد، صورت ه

 
1. transcendental 



 

 

 

 یقیتطب ی؛ پژوهشزمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا ، یمعقولات ثان؛ علیرمضانی، منفرد

69 

همة دریافتهای حسی )یعنی بطور پیشین( در ذهن باشد. مکان فقط در پدیدار شدن اشیاء 

ة حسی( میتواند مورد استفاده قرار بگیرد. مکان، صورتی ثابت است که شرط همة  ه)مواج

ءِ مشاهده شده، نسبتهایی است که اشیاء توسط آن نسبتها ادراک میشوند. بعد از انتزاع اشیا

 . ( Kant, 1998: p. 160؛  9۴:  1389)کانت،  یک دریافت خالص هست که همان مکان است  

 (. Janiak, 2009برای شرح بیشتر نگاه کانت، ضروری است به اصطلاح شهود بپردازیم )

بیواسطه به حضور یک شیء وابسته    شهود »بازنمایی« است، از آنگونه که 

 .( Kant, 2004a: p. 33)است 

کانت در تبیین چیستی شهود، ابتدا از »تصور« بازنمایی شروع میکند. تصور یا آگاهانه 

است یا ناآگاهانه. تصور آگاهانه یا همان ادراک، گاه به سوژه برگشت دارد که همان حس 

است، و گاه به ذهن ارجاع دارد که همان شناخت است؛ این شناخت است که یا شهود است  

 یا مفهوم. 

از توانایی    شناختها  و  تصورها  دریافت  میگیرند:  نشئت  ذهن  در  اساسی  دو سرچشمة 

یی( که با این معانی، از این تصورها شناخت اشیاء را میسازد. کانت دریافت تصورها را  )قوه 

»داده شدن« اشیاء به انسان و ساخت شناخت اشیاء را »فکر و تعقل« در رابطه با آن تصور  

و شن اینجاست که شهود  میدهند مینامد.  را تشکیل  ما  اخت، عنصرهای همة شناختهای 

با توجه به این ساختار، کانت تأکید میکند  .  (Kant, 1998: p. 193؛  118:  1389)کانت،  

از آن   تنها شناختی که  بلکه  استعلایی بودن نیست،  بر  پیشین بودن، دلیل  که صرف 

مفهوم  )چه شهود چه  و خاص  معین  تصورات  میدهد  تشخیص  انسان  کاملا   طریق،   )

پیشین   بطور  است  یا ممکن  میشوند  بکار گرفته  و چگونه  میشوند  بکار گرفته  پیشین 

بکار گرفته شوند، استعلایی هستند. ببیان دیگر، تصوری که اصلا  منشأ تجربی ندارد یا  

محتملا  نمیشود آنها را به اشیاء مورد تجربه بطور پیشین مرتبط کرد، استعلایی هستند.  

کان و نه هیچ نوع تعیین هندسی پیشین مکان، تصوری استعلایی نیست،  بنابرین، نه م 

بلکه تنها این شناخت که این تصورات بهیچوجه منشأ تجربی ندارند و این امکان که  

این تصورات برغم تجربی نبودن، خود میتوانند بنحو پیشین به متعلقات تجربه مرتبط  

  ؛ Kant, 1998: p. 196؛  1۲۲ ـ1۲3:  1389)کانت،  شوند، میتوانند استعلایی نامیده شوند  

 . ( 1۷8 ـ18۴:  13۷۴زاده،  نقیب



 

 

 

70 

پس زمان، یک مفهوم برهانی و کلی نیست، بلکه صورت خالص شهود و ادراک حسی 

. زمان، صورت حس درونی )یعنی صورت (Kant, 1998: p. 179؛  99:  1389)کانت،    است

پدیدارهای   تعین  نه  و ادراک خویشتن خودمان( است  پیشین  خارجی. زمان یک شناخت 

شرط بیواسطة پدیدارهای درونی )روح ما( است و شرط با واسطة همة پدیدارهای خارجی  

ایدة (19:  1396)دلوز،    است زمان،  این حالات  به  توجه  نیست.  از ذهن، هیچ  اما خارج   ،

ی را  استعلایی زمان را روشن میکند که مطابق با آن، اگر انسان شرایط ذهنی ادراک حس

 انتزاع کند، زمان دیگر هیچ نیست؛ نه قوام ذاتی اشیاء را میسازد و نه لازم ذاتی آنهاست

اما این بمعنی غیر واقعی بودن  . (Kant, 1998: pp. 181-182؛  101ـ10۲:  1389)کانت،  

زمان نیست؛ زمان واقعی است، »صورت واقعی شهودی درونی« است. مراد کانت اینست  

و شناخت اولیه از شیء نیز نیست؛ یعنی اینگونه نیست که از   نیست  که زمان، شیء خارجی

طریق خود آنها، وجود عینی شهود شود تا فقط به حس محدود باشد. کانت این شهود را  

 . ( Kant, 1998: pp. 90-191؛ 11۴ـ116: 1389)کانت، مینامد  1»اشتقاقی« 

اقعیتی سابژکتیو است که  اما وقتی من خودم را بعنوان یک شیء تصور میکنم، زمان، و

زمان صورت شهود درونی ماست   دیگر،  ببیان  میبینم.  آن  در  را  :  1389)کانت،  من خود 

. پس خود زمان و مکان، تغییر نمیکنند و حرکت نیز تغییر  (Kant, 1998: p. 182؛  103ـ10۴

:  1389)کانت،  شیئی »در« زمان است که بناچار در دریافت حسی نوعی وجود تجربه میشود  

. ناگفته نماند که با اینکه مکان و زمان صورتهای محض شهود ( Kant, 1998: p. 184؛  106

، اما احساس بطور  ( 38:  1396لوز،  د ؛  Kant, 2004a: p. 34؛  1۲0:  136۷)کانت،  هستند  

کلی مادة اولیة شهود است. مکان و زمان، فقط بطور پیشین شناخته میشوند و در عین  

. مکان و زمان،  ( Kant, 1998: p. 185؛  10۷:  1389)کانت،    حال به حسیات مرتبطند 

تجربه  هر  ضروری  شرایط  هستند همانند  ما  شهودهای  ذهنی  شرایط  که  هستند    یی 

:  1386؛ راوچ و اسمیت،  ۴1و 39:  13۷۵؛ کرم،  1۲0:  136۷؛ همو،  11۲:  1389)کانت،  

. مکان  (Kant, 1998: p. 188; Idem, 2004a: p. 35; Idem, 1894: pp. 59-64  ؛ 61 ـ63

و زمان، کثراتِ شهود محض پیشین را در خود متعین میکنند، اما به شرایط ادراک ذهن ما  

 
1. Intuitus Derivativus   



 

 

 

 یقیتطب ی؛ پژوهشزمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا ، یمعقولات ثان؛ علیرمضانی، منفرد

71 

پذی و  بررسی  کانت  دارند.  را  تعلق  میشوند  شناخت  تشکیل  سبب  که  کثرات  این  رش 

 . ( Kant, 1998: p. 210؛ 139: 1389)کانت،  »ترکیب« نام مینهد

 ادراکات انسان از نظر ملاصدرا

از نظر ملاصدرا مسئلة علم داشتن انسان در ابتدا امری نیست که نیاز به اثبات داشته 

تر از علم برای انسان قابل فرض نیست. انسان با مراجعه به شده باشد، زیرا چیزی شناخته

، ملاصدرا)یابد که آن حالت، زنده بودن و عالم بودن است  خود، حالت وجدانی نفسانی می 

. علم به هر حالتی که باشد، نفس وجود غیرمادی است و وقوع علم  (30۵ـ306  /3:  1383

بر افرادش مانند وقوع وجود است که در نظر صدرالمتألهین تشکیکی است؛ یعنی اولویت و  

 . (۴16ـ۴18 :همان)غیراولویت، اقدمیت و غیراقدمیت و شدت و ضعف دارد 

ارسطویی بهره برده است.  ملاصدرا برای تبیین چیستی علم از نظریة »ماده و صورت«  

از نظر او صورتها دو قسمند: یکی صورت مادی که قوام وجود آن به ماده، وضع، مکان و  

گردد.   محسوس  یا  معقول  نمیتواند  هیچگاه  مادیش،  وجود  بحسب  این صورت  است.   ...

دیگری، صورت مجرد از ماده، وضع و مکان است. تجرد از ماده، گاه تام )در صورت معقول  

و  بالف تام«  مجرد  است. »صورت  یا محسوس(  متخیل  بالفعل  )صورت  ناقص  گاه  و  عل( 

  :همان)»عاقلی که این صورت برای او متحصل گردیده«، از نظری وجودی، یکی هستند  

. حتی  (3۷3  :همان)علم از نظر ملاصدرا همین صورت وجودی مجرد از ماده است    (.3۴0

یز صورتی »متمثّل« در ذهن هست که حکم  برای اشیائی که از حیطة حس انسان غایبند ن

الباری، ممتنع است«، »اجتماع   کردن بر اساس آن صورت واقع میشود؛ ازجمله »شریک 

نقیضین محال است« یا »کوه طلا وجود ندارد«. حکم کردن نیاز به نحوی از »وجود« دارد  

کمی جاری نخواهد )بر اساس قاعدة فرعیه( و در نبود صورت )متمثل یا برگرفته از اعیان(، ح

. اصلا  خود وجود است که عالم، علم و معلوم میشود و بهمین دلیل، در (30۵  :همان)شد  

، زیرا وجود است که اصل در موجودیت  (301  :همان)عوارض ذاتی وجود از آن بحث میشود  

 (. 3۵1 :)همانشیء و منشأ ماهیت آن است 

:  1386،  همو)از طرفی، ملاصدرا معتقد است عقل و عاقل و معقول، اتحاد وجودی دارند  

که یقینا  بمعنی نفی مفاهیم و اتحاد   ( 339/  3:  1383،  همو؛  ۲8۷:  138۲،  همو؛  938ـ9۴1/  ۲



 

 

 

72 

. از نظر حکما این امکان هست  (3۵1ـ3۵۲/  3:  1383،  همو)مفهومی عاقل و معقول نیست  

فی  وجود  صورت  که  وجود نفسه  است  ممکن  چنانکه  باشد،  یکی  عاقل  وجود  و  معقول 

کننده باشد. اگر وجود معقول بالفعل غیر از وجود  نفسه محسوس نیز همان وجود حس فی

هیچگاه معقول واقع  ترتیب عاقل  دو را جدای از هم اعتبار کرد و بدینعاقل باشد، میتوان آن

در استنخواهد شد.  همینگونه  نیز  بالفعل  مورد صورت محسوس  یعنی وجود محسوس  ؛ 

اش اعتقاد ملاصدرا، احساس، تجرد صورت محسوس از ماده کننده است. بههمان وجود حس 

کننده بسوی صورت محسوسِ موجود در ماده نیست، فرایند احساس  یا حرکت قوة حس 

شیخ  )آنچنانکه  مادی  صورتهای  به  نفس  اضافة  بلکه حتی  نیست،  نیز  پنداشته(  اشراق 

الإدرا الإحساس  » بها  یحصل  إدراکیة  نوریة  صورة  الواهب  من  یفیض  بأن  یحصل  و    کإنما 
  گردد یحاصل م  ی و ادراک ینور  یصورت  ،در حصول احساس، از »واهب« )بخشنده(؛  الشعور

 (.۲1۲ـ۲13/ 8 :؛ همان3۴۲ : همان)« که باعث حصول ادراک و شعور است

اند. اگر از ملاصدرا پرسیده بالقوه کردن و محسوس بودن،  تا قبل از این »افاضه«، حس

شود در این بین، ماده )و وجود صورت در آن( چه نقشی در احساس انسان دارد )چون اگر  

قرار به افاضة واهب باشد، احساس میتواند بدون نیاز به ماده نیز حاصل گردد(؟ او در پاسخ 

لفیضان تلک الصورة التی هی  وجود صورة فی مادة مخصوصة، فهی من المعدات  »میگوید:  
برای فیضان صورت وجود صورت در ماده، زمینه؛  المحسوسة و الحاسة بالفعل  )مُعِد(  ساز 

 . (3۴3/ 3 :همان)کننده( است بالفعل )محسوس و حس

 معقول ثانی

دخیل است.  در ذهن هر انسانى وجود دارد و در معرفت و شناخت اشیاء    ثانی  معقول

معقول ثانی مسبوق به محسوسات نیست و در خارج مصداق ندارد و در عین حال، از معقول  

ـ جدا نیست. بتعبیری، معقول ثانی حالت و وصف ذهنی  که از حواس حاصل میشوداولیه ـ

 نچنانکه ملاصدرا بیان کرده است:. آ( ۲۵۲: 1۴۴۴)مطهری، معقول اولیه است 

بوده رأی  این  بر  از مشائیان  بعد  که  )مفاهیمی  ثانی  معقول  مفاهیم  که  اند 

سازی از آنها تولید میگردند و مستقیما  از ادراک حسی  ادراکات حسی و مفهوم

اند( در خارج وجود دارند. در برابر این نظر، رواقیان بر این رأی  بدست نیامده 



 

 

 

 یقیتطب ی؛ پژوهشزمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا ، یمعقولات ثان؛ علیرمضانی، منفرد

73 

مفاهیم فقط بصورت اعتبار ذهنی موجودند. این دو نظر قابل    بودند که این

اتصاف   همان  خارج،  در  ثانی  معقول  مفاهیم  وجود  چنانکه  هستند؛  جمع 

 .(161 ـ16۲ /1: 1383، ملاصدرا) موجودات خارجی به آنهاست 

یی ویژه هر دو را میپذیرد. بعقیدة او، در بسیاری از موارد، معقول ثانی بر  ملاصدرا بشیوه 

محمولات عقلی و مبادی انتزاعی ذهنی آنها اطلاق میگردد )مانند لوازم ماهیات، نسبتها و  

ها و همچنین معنی مصدری وجود، شیئیت، امکان و وجوب( و گاهی هم بر معانی  اضافه

منطقی و مفهومات »میزانی« )مانند محمولات و عوارض عقلی مطابق حکم که در حملشان  

حکم هستند(. اینگونه معقولات و انتزاع آنها از موصوفها، عبارت بر مفهومات، حاکی از آن 

 یی »وجود ذهنی« آنهاست.از گونه 

»وجود ذهنی« نقشة راهی است که مورد توجه عموم حکمای اسلامی بوده است. در  

یک نگاه جامع، وجود یک ماهیت، دارای سه نشئه است: الف( مستقل از موضوع و ماده؛  

، همو ) دو. ادراکات انسان مبتنی بر نشئة متوسط است  حد وسط این   ب( نیازمند ماده؛ ج( 

امور ( 3۴:  138۲ برای  )حتی  میگردد  موجود  ماهیت  یک  بصورت  ذهن  در  »صورت«   .

بدین  باشد.  امکانپذیر  حمل(  )و  احکام  تا  موصوفها،  ممتنع(  از  معقولات  انتزاع  راه  گونه 

 گشوده میشود. 

خارج وجود دارند. این صفات یا انتزاعی هستند  برخی صفات هم در ذهن و هم در  

یی که ملاصدرا در نظر دارد، یعنی نحوة  یا در اعیان »صورت« دارند؛ البته بهمان معنی 

از آن، صفت مورد نظر  وجود خاص شیء. وجود موصوف در خارج بگونه  یی است که 

ذهنی برای    فهم میشود. در مقابل، صفاتی هستند که وجود عینی ندارند، بلکه »حالِ 

ترتیب، بعضی معقولات  موجود ذهنی« است که وجود عینی آنها محسوب میشود. بدین 

 ـ یی از وجود دارند. صدرالمتألهین در  ـ در خارج نیز حصّه با اینکه در ذهن هستند ثانی 

 اینباره میگوید: 

ربما یکون مطابق الحکم و المحکی عنه بها نفس الحقیقة بما هی هی، لا بما 
و إن کان ظرف العروض  ...  ولة فی الذهن و لا بما هی واقعة فی العینهی معق

العقود حقیقیة کقولنا الذهن ـ فتصدق  و  «  الأربعة زوج»الماهیة ممکنة و  :  هو 
؛ المعقولات الثانیة فی لسان المیزانیین قسم من المعقولات الثانیة بهذا المعنی 



 

 

 

74 

چه بسا )معقول ثانی( مطابق حکم باشند و حکایت کنندة از آنها خودِ خود  

نفس حقیقت باشد نه از آن جهت که معقول در ذهن است و نه از آن جهت  

ها  که در خارج وقوع عینی دارند... و گرچه ظرف عروض، ذهن است گزاره

چهار  حقیقتا  صادق هستند؛ مانند آنجا که میگوییم »ماهیت ممکن است« و »

معنا هستند زوج است«. معقول ثانی منطقی قسمی از معقولات ثانی به این  

 (. 390/ 1: 1383، همو)

اگرچه ظرف عروض این معقولات در ذهن است، اما قضیه و گزاره حقیقی است. پس  

قضایای ساخته شده از معقولات ثانی دو صنفند؛ آنها که حقیقی هستند و آنها که ذهنی  

بطور کلی هر صفتی، حتی فوقیت برای آسمان، در پی وجود    (.391ـ39۲  :همان)صرفند  

عینی و خارجی و حصول خارجی آن صفت برای شیء است؛ به این معنی که بازاء مرتبة  

 (.38۷ـ393  :)همانوجودشان، میتوان آنها را از موصوف سلب نمود 

 در نگاه ملاصدرا  زمان

صدرالمتألهین برای اثبات وجود زمان دو راه پی میگیرد. در روش طبیعیان )استفاده  

قرار   مشاهده  مورد  محدود  مسافتهای  در  حرکات  در  اختلاف  وقتی  حس(،  عالم  از 

یی است که مسافتهای طی شده یکسانند، اما انسان  میگیرند، گاه اختلاف حرکتها بگونه 

مسافتهای طی شده و خود حرکتها متفاوتند. در این  حرکتها را متفاوت میبیند؛ گاه نیز  

وقوع حرکات   بستر  که  میشود  انسان حاصل  برای  موجودی  بودن  به  علم  مشاهدات، 

میشود.   شناخته  زمان  همان  که  است  »غیرقار«  موجود  این  است.  متشابه  یا  مختلف 

زمان، میزان حرکت و مقیاس متحرکات از آن حیث که متحرک هستند، تلقی میشود  

 . ( 13۵ ـ136/  3:  ب 1389،  همو ) 

اما در روش الهیون، ملاصدرا از نگاه به بعدیت و قبلیت حوادث، زمان را اثبات میکند؛ 

مورد هر حادثی، حادثی قبل از آن و حادثی بعد از آن نیز ادراک میشود؛ ترتیب که دربدین

میان این قبلها و بعدها، بیشمار قبل و بعد، قابل »تصور« است. چیزی هست که ملاک  

تقدم و تأخر این قبلها و بعدها و انقطاع تقدم و تأخر است و در آن چیز تجدد، قبلیت و  

انقطاعبعدیت بوقوع میپیوندد. پس باید هوی پذیری بالذاتی باشد که خاصیت ت متجدد و 

انقسام است ـ پذیرای  نیز داشته باشد که  بودن  تقدم و تأخراتصالی  ،  همو)ـ  برای ملاک 



 

 

 

 یقیتطب ی؛ پژوهشزمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا ، یمعقولات ثان؛ علیرمضانی، منفرد

75 

. از جهت قبول انقسام، »کمّ« است و از حیث هویت اتصالیش، متصل و غیرقار.  (93:  13۷8

ست یا عرض. اگر این هویت را  این هویت )با توجه به ساختار مقولات دهگانه( یا جوهر ا

جوهری بدانیم، بر اساس نظریة ماده و صورت، مستقل از ماده و قوه نیست. بهرحال، این 

دهندة تغییر و تبدل آن جوهر مادی است؛ ببیان  هویت یا مقدار جوهر مادی یا مقدار نشان

ی اتصالی دیگر، یا خود، حرکتی ذاتی دارد یا مقدار حرکت است. این هویت از نظر ویژگ 

اندازه  انقسامی که در ذهن واقع میشود )تقدم و تأخر(، گوناگون و  بودنش،  از نظر  پذیر و 

بین  چیزی  گویی  میشود،  دیده  هویت  این  در  تجدد  هم  و  ثبات  هم  چون  است.  متعدد 

»صرافت قوه« و »خالصی فعل« است. این هویت از جهت وجود و ثبات، نیاز به فاعل و از  

ن شدنش، نیاز به قابل دارد. با توجه به وجه قوه و نیاز به قابل، این  جهت تبدل و دگرگو

 هویت باید جسمی و جسمانی باشد. 

آید. این هویت با  ویژگی دیگر این هویت، از خاصیت اتصالی بودن آن بدست می 

توجه به وحدتش، فاعلی یکتا دارد و چون کثرت در ماده واقع میشود، بناچار فاعل آن  

ماده باشد. در غیر این صورت، انقسام و تجدد در خود این خاصیت اتصالی  باید خارج از 

نیز واقع میشود که خلاف تبیین و فرض است. فرض انقسام در ویژگی اتصالی بودن  

انجامد  این هویت به وجود بستر این انقسام و هویتی دیگر برای پذیرش این تجدد می 

هویت، زمان نامیده میشود که بر همة    که یا ختم به تسلسل یا دور محال میگردد. این 

. با طرح و اثبات حرکت جوهری  ( 1۲۵ ـ1۲۷/  3:  1383،  همو ) طبایع و اجسام پیشی دارد  

جوهریت،  ا ثب ا  در  نیز  جسمانی  جوهر  خود  جسمانی،  عوارض  از  گذشته  که  میشود  ت 

ارزش   تنها  و  نیست  خارج  اشیاء  هویت  از  زمان  که  معنا  این  به  است؛  زمان  نیازمند 

 (. 83۵/  6  : 1۴18)مطهری،  یت ندارد  ظرف 

از آنجاییکه نگاه ملاصدرا مبتنی بر اصالت وجود و علیت است، باید انتظار تحلیل  

است که نسبت آن    چیزی علت زمان،  و تبیینی از زمان بر اساس این نگاه او را داشت.  

اجزا  است   ء به  غیرزمانى  واحد  زمان، نسبت  متأخر  و  امور  متقدم  دلیل که  این  به  اما   .

باید داراى    ( ۷۲۷ ـ۷۲8/  ۲:  1386،  ملاصدرا ) «  عل زمان فا پذیرند، » جاری در جسم زوال 

این فاعل    «. کثرت تغیریه » جهت    ، و دیگرى   « وحدت عقلیه » یکى جهت    : دو جهت باشد 

فاع اول بجهت   جهت    ل ،  با  و  متأثر  دوم زمان  و  منفعل  باید   است. ،  موجودی    چنین 



 

 

 

76 

فلک  یعنى نفس متعلق به جرم  ) نفس جسم اقصى  « باشد )که دو جهت دارد(.  نفس » 

  کنندة د و ، حافظ و نگهبان زمان و حرکت است و همین نفس با همین جسم، محد ( محیط 

از آن   ـ  یا ازجمله مقومات شخص جسمند   ، و جهات عالم است. زمان و حرکت   مکان 

  یا از لوازم وجود شخص جسمند و لوازم وجود عینا     ـاست   تعین جهت که متشخص و م 

.  ( 131 ـ13۴:  138۲،  همو ) للی میان آنها نیست  که فاصله و تخ   ند هست   مانند لوازم ماهیت 

است   وجود  در  تسابق  و  تعاقب  علت  نیز  زمان  بنابرین،  ( 31۲:  الف 1389،  همو ) خود   .

معنا ندارد؛ زمان    ، . زمان مستقل از حرکت ست ی ن   ر یی جز مقدار حرکت و تغ   ی ز ی چ   زمان 

 . ست ی و مستقل ن   ل ی اص   ی ت ی خودش موجود 

البته ظاهرا  نظر نهایی ملاصدرا آنست که زمان از لوازم تشخص جسم است نه مقومات 

و وضعی   اتصال مقدارى  خودِوجود جسم،  آن. او در اثبات نظر خود چنین استدلال میکند:  

جوهر    زیرا  جسم است،  فاقد قرار  امتداد  خودِ  ،وجود زمان  همینطور  و   آن است  مستلزم تحیزو  

و تابع وجود حرکت است و این   متجددذاتا   ، امرى (شودینامیده م که طبیعت)صورى جسم 

تجدد و تغییر، ناقض وحدت شخصیت جسم نیست، چراکه شخصیت جسم به خودِ وجود  

یی از وجود  . پس بهرحال، زمان به یک نفس و حصّه(1۴۴:  138۲،  همو)آن جسم است  

برگشت دارد. البته زمان بطور مطلق مقدار وجود نیست، بلکه »مقدار وجودِ تدریجیِ ضعیف«  

امتداد«   یافته است، در نظر  و »معیار  از قوه خارج شده و فعلیت  آن بر حسب چیزی که 

 . (13۵ـ136/ 3: ب1389، همو)گرفته میشود 

 ملاصدرا مکان در نگاه

شناسی مکان، آن را عالَم سوم معرفی میکند. از نظر  صدرالمتألهین از جنبة هستی 

مدبرات   عالم  مفارق،  عقول  عالم  یا  امر  عالم  دارد:  وجود  پهنة هستی  در  عالم  او سه 

نفسانی و عالم جسم. از این سه عالم، عالم جسم است که سبب تعین حدود و جهات  

پایین بودن( است و با حرکت این عالم است که جهات زمانی  مکانی )مانند بالا بودن و 

یابند. نام دیگر این عالم، »جسم کل« است، زیرا این  )مانند گذشته و آینده( عینیت می 

زمینه  که  است  است  عالم  اجسام  ،  همو   ؛ ۷۲۲ ـ۷۲۷/  ۲:  1386،  همو ) ساز حرکت همة 

. با این تفصیل، روشن است که مکان، علت تکثر و افتراق در حضور اشیاء  ( 13۵: 138۲

 . ( 31۲:  الف 1389،  همو ) است  



 

 

 

 یقیتطب ی؛ پژوهشزمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا ، یمعقولات ثان؛ علیرمضانی، منفرد

77 

 ملاصدرا برای مفهوم مکان چهار نشانه معرفی کرده است: 

 ـ انتقال جسم از آن و بسوی آن و ماندن جسم در آن؛

 ـ اشاره به جسم در گفتار »اینجاست« یا »آنجاست«؛ 

 ثلا  نصف یا یک چهارم بودن آن(؛ـ مقدار داشتن آن )م

 ـ امتناع حصول دو جسم در واحدی از آن.  

 مکان از نشانه )أماره(های »معلوم« بودن شیء است: 

من أمعن النظر فی حال کل جسم طبیعی یجد أن فی جبلته طلب المکان  
یابد که  اگر کسی به اجسام طبیعی بنگرد، می ؛  الطبیعی و المحافظة علیه 

:  1383،  )همو نیاز و محافظت از مکان طبیعی نهفته است  در سرشت آنها  

۴ /  6۲ ) . 

دارای   مدار حرکت،  در  است. جسم  دخیل  وجود جسم،  در صحت  مکان طبیعی  زیرا 

کیفیتی متصل است و در این حرکت، فردی از »أینِ« متدرّجِ متصّل یافت میشود که بر 

مکان، مکان امری محاط بر  مکان متصّلِ ممتد، منطبق است. بدلیل وابستگی جسم به  

بر اساس سه  (.  ۵3/  3  : ؛ همان۷3  :)همان جسم است و سه بُعدی بودن آن روشن میگردد

بُعد داشتن جسم )که امری بدیهی است( تنها »جسمیت« است که به »در مکان بودن« 

میشود؛   وصف  »أین«(  )مقولة  الجسمیة»بودن  إلا  به  یوصف  لا  المکان  فی  الکون  «  إن 

  و   133،  13۲  :همان)یی تنگاتنگ دارند  ترتیب، جسم و مفهوم مکان رابطه(. بدینهمانجا)

جز نسبت خاص   ستی ن  یزیمکان چ  یعنیوابسته به جسم است؛  او  مکان از نظر  . پس  (۲36

 . گریکدیاجسام با 

 کانت و ملاصدرا نظریة قیتطبمقایسه و 

صورت« برای شناخت جهان، ملاصدرا با پذیرش تحلیل ارسطویی »ماده )هیولی( و  

هرگونه تبیین را ناگزیر از آن زاویه مینگرد، اما کانت تبیین خود را مبتنی بر نگاه ارسطویی  

:  1389کانت،  نکرده، اگرچه در جاهای مختلفی از اصطلاح »صورت« استفاده کرده است )

همو،  ۲8 رویکر Kant, 1998: p. 107; Idem, 2004a: 70؛  161:  136۷؛  همچنین  د  (. 

شناسانة ملاصدرا و پیشفرض »شناخت بر اساس ماده )هیولی( و صورت« در تحلیل هستی



 

 

 

78 

و  کانت در فضای شناخت  است، درحالیکه  اثر گذاشته  نیز  )از طریق حس(  اشیاء  ادراک 

شناسانه از معرفت یا نومن ارائه نمیدهد. با وجود تحلیل معرفت، باقی مانده و بحث هستی

 شة این دو متفکر میتوان یافت. این، قرابتهایی در اندی

 ـ بینیازی علم از اثبات1

بگونه  فیلسوف  دو  هر  که  میشود  دیده  گام،  اولین  اثبات در  از  بینیاز  را  علم  خودِ  یی 

اند. اگرچه کانت بصراحت به این امر اشاره نکرده است، اما از بطن کلام او میتوان  دانسته

شناخت پرداخته و این مسئله نشان میدهد   چنین برداشت نمود. او بیشتر به تحلیل علم و

اث از  بینیاز  و  بدیهی  را  شناخت  و  علم  وقوع  خودِ  بنوعی  است؛  که  دانسته  بررسی  و  بات 

که ملاصدرا به آن اشاره کرده است. از نظر او حکم نمودن انسان بر اساس علم  همانطور

 کرده است. واقع میشود؛ شبیه آن منشی که کانت به طور ناخودآگاه، فرض  

 ـ تخیل، توهم و تعقل؛ نقاط افتراق و قرابت2

ملاصدرا منابع دیگری نیز برای ادراک معرفی کرده است: تخیل )ادراک شیء موجود 

در عدم حضور مادی نزد مدرِک(، توهم و تعقل )که هر دو مربوط به معانی غیر محسوسند،  

، هم نفس آدمی )مدرِک( و هم  یکی در جزئیها و دیگری در کلیها(. در تمام این ادراکات

یابند و از وجودی به وجود دیگر و از عالمی به عالم دیگر میروند تا  خود مدرَک تجرد می 

گشته   معقول  و  عاقل  و  عقل  نفس،  حاصل   ( 398/  3:  1383،  ملاصدرا)آنکه  ادراکی  و 

ن قرابتی  میگردد. اگرچه این طرح ملاصدرا از نقاط تمایز او با کانت است، اما میتوان در آ 

یافت. اما کانت بطور خاص به اموری مانند تخیل و توهم نپرداخته و بدنبال طرحی است  

که امور استعلایی )زمان و مکان( را بدون قید و شرط خاصی روشن نماید. بنوعی طرح 

اگرچه   نیز میشود،  بیان صدرایی  و تعقل در  توهم  ناخودآگاه، شامل تخیل و  کانت، بطور 

ان و مکان بعنوان زمان و مکان لابشرط را از زمان و مکان متشخص کانت استعلای زم

. در مقابل این افتراق، آنچه ( Kant, 2004b: p. 5)  )این زمان، این مکان( متمایز کرده است 

کانت وظیفة عقل محض )بزبان صدرایی، مجرد از حس( میداند را میتوان همان »ادراک  

اپردة ذهن هر دو فیلسوف نزدیکی این دو  معنای غیرمحسوس« ملاصدرا دانست و در پس

 ادراک را مشاهده نمود. 



 

 

 

 یقیتطب ی؛ پژوهشزمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا ، یمعقولات ثان؛ علیرمضانی، منفرد

79 

 ـ رتبة دوم معرفت 3

تبیین خود  کانت   نم  حوزة از  در  ب  و بنظر،شود  یمحسوسات خارج  آنچه در   ان یادراک 

بتوان معقول    دیشا.  ماندیم  یباق  طهیح  ن یدر هم  نیز  نام گرفته است  یملاصدرا معقول ثان

و بازگشت    کانت دانستپیشین )و نه لزوما  استعلایی(    یشناختهانیز  ملاصدرا را    انیدر ب  یثان

حاصل    شناختها در نظر کانت صرفا   درست است که این  )تأویل( هر دو را به یک نقطه دید.

و در وصف کانت    از تجربه  یعقل جدا  ی عن)یهمان فاهمه است    ای  یعقل انسان  یی توانا

های حسی هستند که بطور  ، بستر شکل گرفتن تجربه( و این شناختهای پیشین»محض«

انسان عاقل نشئت گرفته از »من«  آنها احساس  »شهودی«  اولیة  مادة  اما بهر حال،  اند، 

ساز )مُعِد( برای فیضان صورت بالفعل است. در نظر ملاصدرا، وجود صورت در ماده، زمینه

انتزاعی ذهنی« و »حالِ   تولید »محمولات عقلی و مبادی  برای موجود ذهنی« و  ذهنی 

است. ببیان دیگر، هر دو فیلسوف شروع را »حس«، و احکام را تولید یا حاصل فعالیت عقل  

میدانند. تنها نقطة تأویل هر دو نظریه، آنجاست که »عقل محض« کانت همان است که  

 برای ملاصدرا، معقولهای ثانی را میسازد.

 ـ زمان و مکان 4

شناسانة ملاصدرا یافتن قرابت فراتاریخی با کانت در تبیین او از زمان و  هستی نگاه 

مکان را اندکی دشوار مینماید. زمان و مکان در فلسفة ملاصدرا »وجود عینی« دارند.  

»مکان« وابسته به جسم و »زمان« مقدار حرکت است. زمان نه مطلق است و نه صرفا   

تدریجی موجود مادی است. بتعبیری، زمان بازتاب  ذهنی، بلکه مرتبط با حرکت و وجود  

رویکردی   این  است.  ماده  عالم  در  »وجود«  پویایی  از  حاصل  جوهری  حرکت 

شناختی به زمان و مکان است. کانت نظر خود درمورد مکان )و زمان( را در برابر  هستی 

 ـ ـ  رایی گ مستقل از ماده، مطلق و وجودی بودن؛ یعنی نگاه مبتنی بر مطلق نظر نیوتن 

 ـو لایب نسبی نیتس  بر  مبتنی  نگاه  یعنی  به بحث خلقت؛  توجه  با  مادی  ـ  گرایی نگاه 

  ؛Janiak, 2009; Kant, 1998: p. 157)ارائه کرده و زمان و مکان را استعلایی دانسته است  

. در بیان کانت، زمان و مکان »معرفت پیشین« و »شرایط ادراک«  ( 89:  1389کانت،  

ت عینی خارج از ذهن انسان ندارند. بتعبیری، زمان و مکان زمینة  حس هستند و واقعی 



 

 

 

80 

نگاه   یک  این  ندارند.  تقرر  )نومنها(  ذهن  از  مستقل  اشیاء  خود  در  و  انسانند  تجربة 

شناختی به زمان و مکان است. جالب آنکه، ملاصدرا به حضور این دو دیدگاه در  معرفت 

 زمان خود اشاره کرده است: 

  ؛ فمنهم من أثبت له وجودا  عظیما    ا فی الزمان اختلافا  أن الناس قد اختلفو 
الوهم  بحسب  إلا  وجوده  نفی  من  منهم  و  اختلاف  عینیا   زمان  مورد  در  ؛ 

یی  یی برای زمان وجود عینی اثبات میکنند و عده بزرگی دیده میشود؛ عده 

میکنند   نفی  زمان  برای  را  وهمی  ،  ملاصدرا ) هر گونه وجودی جز وجود 

1393  :۲0۵ ) . 

زمان و    وتنین  .وتن یاست تا ن  کتریمورد زمان و مکان به کانت نزددر  صدرالمتألهیننظر  

در   یزیچ  چیاگر ه  یزمان و مکان حت  یعنی  ؛دانستیمستقل و مطلق م یمکان را موجودات

زمان    ،کانتاز نظر    در آن قرار دارند.  ءایکه اش  یظرف  مانند  جهان نبود، باز هم وجود داشتند؛

مکان    انسان که    ییوه یش  یعنیند؛  نذه  یبلکه ساختارها   ستند،ین  یواقع و  مستقل    امورو 

ی اعتبار  یزمان و مکان را امور  ملاصدرا  .د و نه چیزی در خودِ واقعیتکنیدرک م  جهان را

زمان و    ،کانتمانند  ه  صدرالمتألهین  بنابرین،  مستقل و مطلق.  ینه موجودات  داند،یم  واقعی

  نکه یندارند، نه ا  ییمعنا  یخارج  راتییکه بدون موجودات و تغدرنظر میگیرد    یمکان را امور

و حرکات،    راتییدر عالم خارج بر اساس تغ  ؛ پسباشند   «ظرف مستقل»  کی  وتنین  مانند

 . وجود داردزمان و مکان  یاعتبار برا ینوع

  وتنین   مانندنه    و   ی صرف کانت ذهن  مانند  نه ـ  بنظر میرسد رویکرد ملاصدرا میانه است

هستیمستقل در  ملاصدرا  تفلسف  مبنای  زیرا  »ذاتـ  معرفت،  بر شناسی  مبتنی  گرایی« 

ها، ذات مستقل از فواعل شناسا دارند و تشخص »اصالت وجود« است؛ به این معنی که ابژه 

آنهاست   وجود  به  کانت  ، (1۵  و  10ـ11:  138۲،  همو)ذوات  .  (16:  1396)دلوز،    بالعکس 

حرکت و همچنین   ةمچنان از سنت ارسطویی در مسئلهمچنین ملاصدرا در تبیین زمان، ه

نظریة ماده و صورت بهره میبرد که با مبانی کانت همخوانی ندارد. با این حال، در اهداف  

شناختی زمان و مکان نیز بروشنی دیده میشود. نزدیکی میان هر دو متفکر، تحلیل معرفتی

بنی بر انقسام متعدد زمان )تقدم و  نظریة ملاصدرا و کانت را میتوان در اندیشة ملاصدرا م 

تأخر( در »ذهن« و از »لوازم« تشخص جسم دانستن زمان )و نه مقومات آن( نیز واکاوی 



 

 

 

 یقیتطب ی؛ پژوهشزمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا ، یمعقولات ثان؛ علیرمضانی، منفرد

81 

ـ هم  کنار  در  عبارت  دو  این  بستر هستینمود.  از  چه  برخاستهاگر  ملاصدرا  ـ  اندشناسانة 

با  بودن زمان در شرح کانت نزدیک  استعلایی  و  زیرا »اگر  میتواند به ذهنی، پیشین  شد؛ 

انسان شرایط ذهنی ادراک حسی را انتزاع کند، زمان دیگر هیچ نیست؛ نه قوام ذاتی اشیاء 

 را میسازد و نه لازم ذاتی آنهاست«.

در شناسا  ملاصدرا  فاعل  است  معتقد  و  کرده  استفاده  »یجد«  کلمة  از  مکان،  مورد 

« را در »جبلة«  »خواست جسم طبیعی به مکان« و »نگهداشت مکان توسط جسم طبیعی

یابد«. او ناخواسته به پیشین یا استعلایی بودن مکان اشاره کرده که  )سرشت( جسم »می

است. »وصف  لازم  سرشت جسم«  در  »یافته شدن  برای  طبیعی،  تجربة جسم  از  پیش 

جسمیت« به »در مکان بودن« نیز کلام دیگری از ملاصدراست که این تأویل را تقویت  

ا بیان میدارد که معرفت فاعل شناسا به مکان باید تقدم ذاتی نسبت به  میکند؛ زیرا ملاصدر

شناخت جسم داشته باشد، و این تقدم ذاتی )فلسفة اسلامی( نزدیک به معنای پیشین و  

پدیدارهای  همة  فقط »صورت  »مکان  کانت  نظر  در  همانطورکه  است،  کانت  استعلایی 

از همة مواجهات با اشیاء باشد،   حواس خارجی« است و چون باید قوة ادراک ذهن پیش

صورت همة پدیدارها نیز میتواند پیش از همة دریافتهای حسی )یعنی بطور پیشین( در ذهن  

 باشد«. 

شناسانه و تعبیر استعلایی بودن زمان بر این اساس، میتوان از آثار ملاصدرا نگاه معرفت 

اعماق تبیین خود نشان داده است. کانت  و مکان کانت را استنباط کرد و او گهگاه آن را در  

نیز شاید بدون هیچگونه توجهی به سنت فلسفی اسلامی، معرفتهای استعلایی را متقدم  

 ذاتی )و قطعا  نه لزوما  زمانی( میدانسته است. 

در رتبة معرفتِ مفهوم زمان و مکان از نظر این دو متفکر نیز میتوان نوعی قرابت  

دغدغة هر دو فیلسوف »تحلیل زمان و مکان در بستر  جستجو نمود. درست است که  

شناختهای رتبة دوم حاصل از حس« است، اما هر دوی آنها معرفت نسبت به زمان و  

اند. ببیان دیگر، »فاصله داشتن معرفت به زمان و  یی بعد از حس یافته مکان را در پله 

ندیشمند مشاهده  مکان از اولین ادراک حسی« امری است که در زمینة فکری هر دو ا 

 میگردد. 



 

 

 

82 

 گیریجمعبندی و نتیجه 

مبانی و   تفاوتی آشکار در  آراء ملاصدرا و کانت،  اولین شاخصة تطبیق  در بررسی 

روش آنها دیده میشود که برای واکاوی تطبیقی دو نظریه، لازم است. از بیان کانت  

و   انسان  در ذهن  آنها  به  دادن  و شخصیت  اشیاء  به  اشاره  که  است  اساس  روشن  بر 

قابل شناخت   بیتردید فرض »ذات«  از مجرای حس حاصل میشود.  معرفتی است که 

نشان   این  و  است  مردود  کانت  نظر  از  فاعل شناسا  از معرفت  و مستقل  مدرَک  برای 

ذات  اصل  از  دور  فضایی  در  را  معرفت  کسب  او  که  است.  میدهد  کرده  دنبال  گرایی 

شناسانة معرفت، زمان و مکان، همچنان به  یی وافر به تبیین هستی ملاصدرا با علاقه 

سنت ارسطویی پایبند است و تحلیل بر اساس نظریة ماده و صورت یا توجه به عنصر  

جدایی  جزء  با  حرکت،  را  ملاصدرا  فعالیت  میتوان  حال،  این  با  اوست.  بیان  ناپذیر 

معرفت  تطبی رویکردی  بررسی  امکان  تا  گرفت  نظر  در  کانت  با  همراستا  قی  شناسانه، 

این  دیدگاه  بررسی  از  شود.  و  حاصل  مقارنه  ایجاد  میشود  روشن  بزرگ،  فیلسوف  دو 

همزبانی در مسئلة زمان و مکان و معقولات ثانی، میان آنها تا حدی ممکن است که از  

 زمینة کلام آنها برداشت میشود: 

 اند؛ یی خودِ علم را بینیاز از اثبات دانستهـ هر دو فیلسوف بگونه

ت وظیفة عقل محض )بزبان صدرایی، مجرد از حس( میداند را میتوان همان ـ آنچه کان

»ادراک معنای غیرمحسوس« ملاصدرا دانست و در پساپردة ذهن هر دو فیلسوف نزدیکی  

 این دو ادراک را یافت؛ 

از حـ   نم  ةطیکانت  ویمحسوسات خارج  نظر،  شود  ب  به  در  آنچه  ملاصدرا   انیادراک 

در    یبتوان معقول ثان  . بنظر میرسدماندیم یباق  حوزه   ن ینام گرفته است در هم  یمعقول ثان

و بازگشت )تأویل(    کانت دانستپیشین )و نه لزوما  استعلایی(    یملاصدرا را شناختها   انیب

هر دو را به یک نقطه دید )اگر ملاصدرا روش تجرید در کسب معرفت نسبت به معقولات  

 مقارنة بیشتری بین این دو متفکر در معرفت زمان و مکان یافت(؛ثانی را بپذیرد شاید بتوان  

ـ ذهنی، پیشین و استعلایی بودن زمان در شرح کانت را میتوان در معنای کلام ملاصدرا 

 کاوش نمود؛



 

 

 

 یقیتطب ی؛ پژوهشزمان و مکان از نظر کانت و ملاصدرا ، یمعقولات ثان؛ علیرمضانی، منفرد

83 

این کلام  در  حسی«  ادراک  اولین  از  مکان  و  زمان  به  معرفت  داشتن  »فاصله  دو ـ 

 اندیشمند دیده میشود؛ 

ذاتی معر تقدم  و  ـ  پیشین  معنای  به  نزدیک  بیان ملاصدرا،  در  و مکان  زمان  به  فت 

 استعلایی کانت است که از فحوای شرح او در استعلا میتوان برداشت نمود. 

 منابع 

 .للترجمة یقاهره: المرکز القوم ،الطبیعة( م ۲00۷) ارسطو

 تهران: روزنه.  ، ترجمة محمدجواد گوهری،سمیو تائوئ سمیصوف( 13۷9) کویهیتوش زوتسو،یا

تهران: بنیاد حکمت    ،لهینأالمتر ملاصدرا: زندگی، شخصیت و مکتب صد(  13۷9)  محمدسیدای،  خامنه

 اسلامی صدرا. 

 ی. تهران: ساق ، یقیفلسفه تطب( 1383رضا ) ،یاردکانداوری 

گاهی مدرن )درس(  1396دلوز، ژیل ) اصغر علی، ترجمة  کانت(  ةگفتارهای ژیل دلوز دربار انسان و زمان آ

 .تهران: هرمس واعظی،

 تهران: تابان.  ، ترجمة عباس زریاب خویی،فلسفه خیتار ( 133۵) مزیج  ام یلیو دورانت،

 آبادان: پرسش. ، ترجمة عبدالعلی دستغیب،فلسفه کانت ( 1386اسمیت، دانیل وارن ) ؛راوچ، لیو

 . تهران: سروش الدین مجتبوی،سیدجلال، ترجمة 1، ج تاریخ فلسفه ( 1380چارلز ) کیفردر کاپلستون،

ی آینده که به عنوان یک علم عرضه ای برای هر مابعدالطبیعهتمهیدات؛ مقدمه( 136۷کانت، ایمانوئل )
 .تهران: مرکز نشر دانشگاهی  ، ترجمة غلامعلی حداد عادل،شود

 . یکرمانشاه: باغ ن ، ترجمة بهروز نظری،نقد عقل محض (1389) -----

 .محمد محمدرضایی، قم: دفتر تبلیغات اسلامیترجمة  ،فلسفه کانت( 13۷۵کرم، یوسف )

 .تهران: صدرا ،مجموعه آثار ق( 1۴18) تضیرمطهری، م

 . تهران: صدرا ،شرح مبسوط منظومهق( 1۴۴۴) -----

الحدوث (  13۷8)  ملاصدرا فی  سیدحسین  رسالة  تحقیق  و  تصحیح  حکمت    موسویان،،  بنیاد  تهران: 

 . اسلامى صدرا

، تصحیح و تحقیق سیدمصطفی محقق داماد  الشواهد الربوبیة فی المناهج السلوکیة (  138۲)  -----

 . تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا



 

 

 

84 

تهران: بنیاد حکمت اسلامی ،  8و    ۴،    3،  1، ج الحکمة المتعالیة فی الأسفار الأربعة(  1383)  -----

 . صدرا

 . تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا لی حبیبی،ق، تصحیح و تحقیق نجفمفاتیح الغیب( 1386) -----

البینات (  الف1389)  ----- أنوار  و  الآیات  جاودان،اسرار  محمدعلی  تصحیح  حکمت    ،  بنیاد  تهران: 

 . اسلامی صدرا

 . تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا ،مجموعه رسائل فلسفی( ب1389) -----

تهران: بنیاد حکمت اسلامی   ، تصحیح و تحقیق مقصود محمدی،شرح الهدایة الأثیریة(  1393)  -----

 . صدرا

 . تهران: آگاه ،فلسفه کانت (  13۷۴، عبدالحسین )زادهنقیب

Janiak, A. (2009). Kant’s views on space and time. Available at: 

https://plato.stanford.edu/entries/kant-spacetime (Accessed on 14 Sep 2009). 

Kant, I.  (1894). Kant’s inaugural dissertation of  1770. translated by W. J. Eckoff, New York: 

Columbia College. 

------ (1998) Critique of pure reason. Cambridge: Cambridge University Press. 

------ (2004a) Prolengomena to any future metaphysics. New York: Cambride University 

Press. 

------ (2004b) Metaphysical foundations of natural science. New York: Cambridge University 

Press. 
 

 

 

 


